# Apostoli Giancarlo

# STUDIO SULLA BIBBIA DEI TESTIMONI DI GEOVA

Una risposta al libro di Felice Buon Spirito

La Traduzione del Nuovo Mondo manipolata o tradotta fedelmente?

# NOTA DELL'AUTORE

Si precisa che questo elaborato, inizialmente non visionato né corretto da nessun studioso di greco ed ebraico biblici, né da teologi competenti in materia, ma solo più volte da me ripreso e rielaborato, successivamente per la sua stesura definitiva, ha visto avvalersi della consulenza di don Battista Cadei, laureato ed ex docente di lettere classiche. Ci potranno essere imprecisioni o approssimazioni, ma gli argomenti trattati, alcuni di notevole importanza biblico-teologica, sono comunque affrontati con sufficiente scientificità e rigore, tanto da assicurare al lettore la solidità delle tesi e delle conclusioni che rientrano sostanzialmente nell'insegnamento tradizionale della Chiesa. Di conseguenza l'elaborato può essere da stimolo alla riflessione e all'approfondimento di alcuni aspetti della fede cristiana.

Detto questo, non manca certo la lucida consapevolezza dell'insufficiente "scientificità metodologica" che pesa su questo studio: i normali e comuni criteri metodologici sono stati considerati superficialmente, con l'inevitabile conseguenza di errori in tal senso. Non mancheranno inoltre i classici errori formali e grammaticali, ma si spera solo quelli del legittimo "sbagliare è umano". Ho scelto il metodo dell'argomentazione 'ad hominem', cioè mi sono adeguato al metodo di Felice, mostrando, come appare dall'evidenza, che le citazioni mutilate di fatto mutilano – riguardo all'argomento in questione – il pensiero degli autori citati. In sostanza, alla forma si è preferito il contenuto, che si è progressivamente sviluppato nel pacato ma anche dettagliato e preciso confronto con le tesi e le argomentazioni del TdG Felice Buon Spirito. È questo che interessa.

# **PRESENTAZIONE**

Le pagine che seguono nascono esclusivamente dal mio personale interesse per il movimento religioso dei *Testimoni di Geova*.

Fin da piccolo quando andavo a casa dei nonni materni, mi capitava spesso come tutti i bambini di fare amicizia con altri miei coetanei. Naturalmente non pensavamo ad altro che a divertirci giocando insieme nel cortiletto sotto casa.

È li che per le prime volte ho sentito parlare di *Geova*: evidentemente c'era qualche amichetto che come me aveva ascoltato da mamma e papà le storie della Bibbia o di Gesù narrata dai vangeli. Questo mi ha da subito incuriosito.

Arrivati gli anni delle medie, un po' con la scusa di trovare i nonni ma soprattutto grazie alla conoscenza e amicizia con i "compagni di giochi" TdG, è andato sempre più maturando il desiderio di approfondire questa esperienza religiosa, consolidandosi in seguito grazie anche agli studi di teologia intrapresi già dal tempo del seminario.

Dal recente acquisto del libro, *La Traduzione del Nuovo Mondo, manipolata o tradotta fedelmente?* di un *TdG*, Felice Buon Spirito, ma soprattutto da un iniziale e reciproco rapporto via mail con lo stesso, è nata l'idea di redigere un "libro risposta" che contribuisse nella sua semplicità ad analizzare direttamente le sue tesi e le sue conclusioni. Come ovvia conseguenza ne scaturì anche la necessità di "fare un po' di chiarezza" sulla Bibbia utilizzata dai Testimoni di Geova: *La Traduzione del Nuovo Mondo delle Sacre Scritture*.

A scanso di equivoci, credo sia doverosa qualche fondamentale precisazione:

- 1) In primo luogo questo lavoro non è un'opera scientifica né un manuale da studio, anche se devo però riconoscerne una sufficiente scientificità e criticità, tali da poter assicurare all'eventuale lettore chiarezza e solidità circa gli argomenti trattati.
- 2) Inoltre non vuole essere un'opera strettamente apologetica, cioè difensiva della fede cristiana, né tanto meno lesiva della fede e delle credenze di molti TdG che si riconoscono in questa esperienza religiosa. Ciò non significa, tuttavia, che partendo proprio dalle considerazioni e dalle conclusioni di Felice Buon Spirito, non si trovino in queste pagine delle critiche e dei "punti fermi" forti e chiari, dovuti soprattutto alle considerevoli riserve circa la scelta della traduzione e dell'interpretazione di un gran numero di passi della NM.

Nell'analisi dei versetti che seguiranno, per agevolare il punto di vista dei TdG, ho generalmente seguito l'edizione critica edita da due studiosi protestanti B. F. Westcott e A. Hort, utilizzata dagli stessi TdG per l'edizione della KIT (The Kingdom Interlinear Translation of the Greek Scriptures - la Traduzione Interlineare letterale del Nuovo Testamento) che è la base di partenza per la versione <math>NM in italiano e in tutte le altre lingue. Non ho mancato di consultare inoltre il Nuovo Testamento Interlineare di Piergiorgio Beretta (IBE), il Nuovo Testamento Greco-Italiano di Bruno Corsani e Carlo Buzzetti (NAT) - con le note della TOB - , quello di A. Merk e G. Barbaglio (NTM), la Traduzione Interlineare del pastore evangelico IF0 Arnaldo IF1 Vianello (IF1), la IF1 IF2 IF3 IF3 IF4 IF4 IF4 IF5 IF5 IF6 IF6 IF7 IF7 IF8 IF8 IF9 IF

A parte l'*ED*, il testo greco delle altre Interlineari segue invece la più recente edizione critica di *Nestle* e *Kurt Aland*, adottata in tutto il mondo, frutto di collaborazione interconfessionale e internazionale ad alto livello, ben difficilmente superabile per essere più vicina ai veri originali.

Nell'analisi dei versetti presenti nel libro di Felice, mi sono avvalso direttamente anche di una ventina di versioni bibliche (cattoliche, protestanti e interconfessionali) che ho potuto confrontare tra loro, ma anche di altre che ho consultato grazie a diverse fonti.

Con precisione e puntualità ho citato nelle note a piè pagina le fonti di cui mi sono avvalso, anche se in alcune parti (poche per la verità) dello studio mancano i riferimenti o sono abbastanza approssimativi; ciò è dovuto alla mia poca attenzione nel non aver riportato subito nella stesura del lavoro la fonte citata, e aver così dimenticato il riferimento preciso. Mi riferisco, ad esempio, al sito <a href="https://www.infotdgeova.net">www.infotdgeova.net</a> dove ho attinto parte del mio studio che può essere naturalmente controllato; ringrazio Achille Lorenzi, moderatore del forum, e gli altri amici foristi che mi hanno indirettamente aiutato; purtroppo non so quanto possa servire averlo detto solo dopo e ormai "a cose fatte", ma sono sempre più convinto che in determinate circostanze alcune volte si fa prima a "chiedere il perdono che il permesso".

Tutto questo nella più ferma volontà di un sereno e leale confronto senza astio o spirito di rivalsa verso nessuno. Conoscenze acquisite, approfondimenti personali, fonti autorevoli, citazioni di studiosi, materiale vario, analisi attenta e approfondita e una sufficiente dose di "buon senso" troppo spesso lasciato nel dimenticatoio, sono gli ingredienti di questo semplice studio che volentieri presento.

don Giancarlo Apostoli

# STORIA DEL MOVIMENTO RELIGIOSO DEI TESTIMONI DI GEOVA

La storia del movimento religioso dei *Testimoni di Geova* si comprende pienamente solo inserita nel contesto particolare in cui inizia: l'esperienza del filone avventista che attraversa trasversalmente tutto il protestantesimo. Da una di queste denominazioni, l'*Associazione Cristiana Avventista* (da non confondere con la ben più grande Chiesa Cristiana Avventista del Settimo Giorno), è nato il movimento degli *Studenti Biblici* (così si chiamavano inizialmente i *TdG*), che adottò fin da subito una teologia distanziatasi decisamente dall'ambito protestante.

Fondati nel 1884<sup>1</sup> da Charles Taze Russell, gli *Studenti Biblici* presero il nome di "Testimoni di Geova" con Joseph F. Rutherford (1879-1942), divenuto nel 1917 secondo presidente della Watch Tower Bible and Tract Society (meglio conosciuta come Società Torre di Guardia *WTS*), che riorganizzò la confessione come organizzazione teocratica, fondandola cioè sulla nozione di ubbidienza alla volontà di Dio e su uno straordinario fervore missionario per il ministero di predicazione porta a porta, sistematicamente ripetuto, com'è ancora oggi, alle case della gente.

A Rutherford, morto nel 1942, succede Nathan Homer Knorr (1905-1977), dirigente dotato di notevoli capacità di organizzatore che curò particolarmente la formazione dei missionari e degli evangelizzatori porta a porta. A Knorr succede nel 1977 Frederik W. Franz (1893-1992), il quale deve tra l'altro affrontare il dissenso del nipote, Raymond Franz, persona altolocata che abbandona il movimento e pubblica opere critiche. Morto novantanovenne, Franz lascia la guida nel 1992 a Milton G. Henschel che a sua volta ha terminato la sua vita terrena sabato 22 marzo 2003 all'età di 82 anni lasciando nel 2000 la presidenza a Don A. Adams che da tale data è il nuovo Presidente della Watchtower Bible and Tract of Pennsilvania.

Attualmente in Italia, dopo i Cristiani Cattolici, i *TdG* sono il secondo movimento con una media di 243.454 proclamatori (rapporto del 2011). Nel 1986 consegue il riconoscimento giuridico, e il 18 Novembre del 1999 è stipulata una bozza di Intesa con la Repubblica Italiana, ai sensi del'art. 8 della Costituzione a sua volta approvata dal Consiglio dei ministri ma a tutt'oggi non ancora ratificata dal Parlamento. A livello mondiale l'organizzazione dei *TdG* è diretta da un Corpo Direttivo (CD), (a gennaio 2011 erano 7 "anziani") che vivono e operano presso la sede mondiale di Brooklyn (presso New York). Nell'Ottobre del 2000 si è avuto un nuovo significativo sviluppo, con le dimissioni del presidente Henschel e degli altri membri del CD dal Consiglio di Amministrazione (CdA) della Società Torre di Guardia.

La vita di congregazione dei Testimoni di Geova comprende riunioni settimanali tenute solitamente in luoghi di culto detti "Sale del Regno". Essendo inoltre fortemente motivati a dedicare parte del proprio tempo alla testimonianza missionaria di porta in porta, si tiene anche annualmente l'Assemblea di Distretto durante la quale i nuovi discepoli vengono battezzati mediante l'immersione completa nell'acqua. I *TdG* diffondono al pubblico due opuscoli mensili: *La Torre di Guardia* e *Svegliatevi!* Producono e diffondono anche una versione biblica la Traduzione del *Nuovo Mondo delle Sacre Scritture*, curata dalla WTS e molti altri libri e opuscoli.

Sviluppata dal filone dell'esperienza avventista, come accennato prima, alla dottrina dei TdG è stata data fin dall'inizio una grande rilevanza al problema della previsione della fine del mondo con l'indicazione, da parte dei primi fondatori, di alcune date precise. L'esperienza seguente attraverso il fallimento delle previsioni verificatesi nel corso della storia, ha dato modo agli stessi TdG di ritenere che cercare di calcolare date o fare congetture sulla durata letterale del tempo in ordine a queste problematiche non è di alcuna utilità<sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Altri indicano come data di fondazione del movimento degli *Studenti Biblici* il 1872

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cfr. Torre di Guardia, 1-11-1995

I *TdG* negano le basi trinitaria e cristologica che sono patrimonio comune di cattolici, ortodossi, anglicani e protestanti. Naturalmente da questa rottura teologica si inseriscono idee radicalmente diverse rispetto al protestantesimo storico e naturalmente rispetto al cattolicesimo. Per i *TdG*, il cristianesimo delle Chiese e comunità storiche è un retroterra da cui ci si allontana, così come il cristianesimo delle origini si era allontanato dall'ebraismo. Essi infatti rifiutano dottrine come la Trinità, l'Incarnazione, la morte e resurrezione di Cristo che sono vincolanti per tutti i cristiani, a qualsiasi confessione appartengano.

Secondo i TdG la chiesa di Gesù Cristo sarebbe cessata a causa di una grande apostasia, e successivamente rinata solo grazie al loro movimento. Oggi il mondo delle chiese "apostate" nel suo insieme, si identifica con l'antica Babilonia, contro la quale i profeti scagliarono minacce e imprecazioni; erede delle dottrine e pratiche babiloniche è necessario abbandonarla per essere salvati. Geova è il creatore, il solo e unico vero Dio. Gesù Cristo è chiamato Figlio di Dio ed è salvatore, ma rimane pur sempre una creatura. Egli è morto non sulla croce come ritenevano fino al 1931, (ma i semplici testimoni lo seppero solo dal 1936: "Alcuni anni dopo il popolo di Geova apprese per la prima volta che Gesù Cristo non morì su una croce a T. Il 31 gennaio 1936 il fratello Rutherford presentò alla famiglia Betel di Brooklyn il nuovo libro Riches – Ricchezza -. A pag. 27, in parte esso diceva scritturalmente: "Gesù fu crocifisso non su una croce di legno come quella che mostrano molte immagini e illustrazioni, immagini che sono fatte e messe in mostra dagli uomini; Gesù fu crocifisso essendo il suo corpo inchiodato a un albero" - Annuario 1976 p. 147) ma su un "palo di tortura", perché il termine greco stauròs che si trova nei vangeli andrebbe tradotto "palo" e non croce. Gli uomini buoni sono divisi in due categorie: gli unti, destinati a regnare in Cielo dopo la morte, in numero fisso di 144.000, e le altre pecore, che vivranno per sempre su una terra paradisiaca. I TdG non accettano trasfusioni di sangue per se stessi o per i figli minorenni sotto la loro potestà. La loro posizione su questo punto, al centro di notevoli controversie, si basa sul monito biblico di "astenersi dal sangue".3

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cfr. Raffaella di Marzio, Massimo Introvigne, *ABC dei Nuovi Movimenti Religiosi*, San Paolo, Cinisello Balsamo 2008, 25-28

# INDICAZIONI TECNICHE

Caratteristica particolare ma credo anche singolare di questo lavoro, è l'utilizzo e l'analisi delle stesse fonti usate da Felice a giustificazione e conferma delle sue tesi, come controprova per verificare se in realtà esse supportino oppure smentiscano la validità dei suoi ragionamenti e delle sue conclusioni.

Tra l'altro è lo stesso Felice che esorta il lettore a controllare le citazioni, particolarmente quelle incomplete, dovute all'uso dei puntini di sospensione che, come lui stesso ricorda, indicano che alcune parole non sono state citate o perché estranee al contesto o perché non si è ritenuto opportuno citare<sup>4</sup> (preziosa indicazione da non trascurare perché, come vedremo nel corso del lavoro, si rivelerà per lo stesso Felice un autentico *boomerang*).

E così ho fatto: in genere dopo aver riportato ogni citazione di Felice, ho controllato direttamente la fonte riscrivendo completamente o per lo meno in modo più ampio la citazione, riportandone in rosso le parti tralasciate dallo stesso Felice: la stragrande maggioranza delle volte la fonte originale nella sua completezza smentisce categoricamente il pensiero e le conclusioni di Felice; riporta in sostanza un pensiero diverso, se non addirittura contrario, da quello che Felice ha trasmesso: parecchi passaggi del libro ne sono lampanti conferme. È ovvio che questo pesa alquanto negativamente sulla scientificità e credibilità dell'opera di Felice, andandone a minare i pilastri portanti.

Non è un caso, a tal proposito, aver segnalato nell'introduzione di questo lavoro alcune indicazioni e raccomandazioni di capitale importanza, attinte dalla stampa degli stessi TdG, che già da sole potrebbero sintetizzare la natura e lo scopo di questo elaborato; esse sono la "prova del nove", l'autorevole "mezzo di giudizio" che dimostrano l'inattendibilità e la superficialità dello studio di Felice.

Caratteristica positiva del suo studio è la ricchissima bibliografia insieme alle innumerevoli opere e fonti utilizzate o comunque segnalate; è chiaro che nel mio lavoro non sono riuscito a consultarle e reperirle tutte, sia perché alcune sono datate o poco conosciute, sia perché non avevo la possibilità pratica di acquistarle. Credo comunque che le tante che sono riuscito a esaminare siano più che sufficienti per conseguire l'obiettivo propostomi.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Felice Buon Spirito, *La Traduzione del Nuovo Mondo. Manipolata o tradotta fedelmente?*, Azzurra7, Gardigiano di Scorzè (VE) 2005, 49

# ABBREVIAZIONI E SIGLE

o - citazioni letterali incomplete o ambigue di Felice che alterano le fonti citate

• citazioni complete e contestualizzate

c traduzione cattolica
 p traduzione protestante
 i traduzione interconfessionale

*TdG* Testimoni di Geova

WTS / WT Wacth Tower Society (Società Torre di Guardia)

CD Corpo Direttivo

NM Traduzione del Nuovo Mondo delle Sacre Scritture

DBMk Dizionario Biblico MckenzieDBM Dizionario Biblico Miegge

DENT Dizionario Etimologico del Nuovo Testamento

DNT Dizionario del Nuovo Testamento
 DTB Dizionario di Teologia Biblica
 DBS Dizionario Biblico di Spadafora

DBH Dizionario Biblico Haag

DTBT Dizionario dei Termini Biblico-TeologiciNDTB Nuovo Dizionario di Teologia Biblica

DCBNT Dizionario dei Concetti Biblici del Nuovo Testamento

LDTE Lexicon Dizionario Teologico Enciclopedico

PDB Piccolo Dizionario Biblico
 GCB Grande Commentario Biblico
 RTB Rivista di Teologia Biblica
 LTB Lessico dei Termini Biblici

GLNT Grande Lessico del Nuovo Testamento di Kittel

CBL Commento alla Bibbia Liturgica

# VERSIONI BIBLICHE E TRADUZIONI

NA Fulvio Nardoni (c)
RL Riveduta – Luzzi (p)

TILC Interconfessionale in lingua corrente (i)

RI La Sacra Bibbia Ricciotti (c)

ND Nuova Diodati (p)

GCC La Bibbia Gesuiti Civiltà Cattolica (c)
BLM La Bibbia in lingua moderna (p)

UTET La Sacra Bibbia di Enrico Galbiati, Angelo Penna e Piero Rossano (c)

NR Nuova Riveduta (p)

SBT La Sacra Bibbia Thompson (p)
SBS La Sacra Bibbia C.I.Scofield (p)

SBTI La Sacra Bibbia Eusebio Tintori o.f.m. (c)
SBA La Sacra Bibbia John MacArthur (p)

GA La Sacra Bibbia Salvatore Garofalo (3 volumi) (c)

MA La Sacra Bibbia Antonio Martini (2 volumi) (c)

BPM La Bibbia Piemme (c)
CON Bibbia Concordata (i)

NVP Nuovissima Versione dai testi originali – Paoline (c)

 $CEI^{71}$  BG - La Bibbia di Gerusalemme (c)<sup>5</sup>  $CEI^{08}$  BG - La Bibbia di Gerusalemme (c) TOB Traduction Oecomenique de la Bible (i)  $TOB^{08}$  Traduction Oecomenique de la Bible (i)

BJ La Bible de Jérusalem (c)<sup>6</sup>

CEI Conferenza Episcopale Italiana (c)
PIB Pontificio Istituto Biblico (c)

LB The Living Bible (p)

NIV The Niv Study Bible (c)

GL The Greatest is Love (p)

BED Bibbia ebraica, Dario Disegni (a cura di)

#### **TESTI CRITICI**

| KIT | The Kingdom Interlinear Translation of the Greek Scriptures              |
|-----|--------------------------------------------------------------------------|
| IBE | Nuovo Testamento Interlineare di Piergiorgio Beretta – testo NVP         |
| NAT | Nestle-Aland Nuovo Testamento Greco-Italiano di B. Corsani e C. Buzzetti |
| NTM | Merk Agostino-G. Barbaglio Nuovo Testamento Greco-Italiano               |
| TIV | Traduzione Interlineare Arnaldo Vianello (Antico e Nuovo Testamento)     |
| IDO | Traduzione Letterale Didaskaleion padre Piero Ottaviano                  |
| ED  | The Emphatic Diaglott, INTERLINEARY WORD FOR WORD ENGLISH                |

TRANSLATION, by BENJAMIN WILSON

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ho voluto così indicare le due edizioni del testo della CEI (quella del 1971 e la nuova del 2008) con le note della Bibbia di Gerusalemme. Dicasi ugualmente pr la TOB

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Alcune volte nel corso del lavoro saranno segnalate, dalle note della CEI<sup>71-08</sup>, le varianti più significative della versione francese della *Bible de Jèrusalem* 

# **INTRODUZIONE**

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>7</sup>

«Può esistere la falsa religione? Dire e dimostrare che un'altra religione è falsa non è una forma di persecuzione religiosa per nessuno. Non è persecuzione religiosa il fatto che una persona informata smascheri pubblicamente una certa religione indicando che è falsa, permettendo così di vedere la differenza tra la religione falsa e la religione vera. Ma per smascherare e dimostrare che le religioni errate sono false, il vero adoratore dovrà usare un autorevole mezzo di giudizio, una norma di valutazione che non possa rivelarsi falsa. Smascherare pubblicamente la falsa religione è certo più importante che dimostrare che la notizia di un giornale è falsa; è un servizio di pubblica utilità, anziché persecuzione religiosa, ed è in relazione con la vita eterna e la felicità delle persone. E tuttavia le lascia libere di scegliere»<sup>8</sup>

#### Accuratezza nelle affermazioni.

«I testimoni di Geova sono un'organizzazione di verità. Dovremmo voler dichiarare la verità ed essere sempre assolutamente accurati in tutti i particolari. Questo si dovrebbe fare non solo riguardo alle dottrine ma anche nelle citazioni, in ciò che diciamo intorno ad altri o nel modo in cui li rappresentiamo, e negli argomenti che implicano dati scientifici o notizie di cronaca. Le affermazioni errate fatte a un uditorio possono essere ripetute e l'errore può essere ingrandito. Le inesattezze che sono riconosciute da un uditorio suscitano dubbi in quanto all'autorità dell'oratore su altri punti, forse mettendo anche in dubbio la veracità del messaggio stesso» (il grassetto è mio)

«Ciò che noi come studenti biblici dovremmo volere è **quello che dice il testo greco originale**. Solo avendo questo basilare significato possiamo determinare se la *Traduzione del Nuovo Mondo* o qualsiasi altra traduzione della Bibbia è giusta o no»<sup>10</sup>

«Dobbiamo esaminare non solo ciò che personalmente crediamo, ma **anche ciò che è insegnato da qualsiasi organizzazione religiosa alla quale siamo associati**. Sono i suoi insegnamenti in piena armonia con la Parola di Dio, o si basano sulle tradizioni degli uomini? Se amiamo la verità, non c'è nulla da temere da tale esame».<sup>11</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Torre di Guardia, 15/6/1964, 368

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Manuale per la Scuola..., 110, § 10,11

<sup>10</sup> Torre di Guardia 1/6/1970, 340

<sup>11</sup> La Verità che conduce alla vita eterna, Brooklyn 1968, 13

# **ANTICO TESTAMENTO**

#### **GENESI 1,2**

Ora la terra risultò essere informe e vuota e c'erano tenebre sulla superficie delle acque dell'abisso;

e la forza attiva di Dio si muoveva sulla superficie delle acque (NM)

Nel primo testo che affrontiamo, il termine in questione è l'ebraico *rūakh*, reso dalla NM *forza attiva*, francamente poco elegante, impropria e unica nel suo genere. Le stesse versioni bibliche presentate da Felice, infatti, hanno reso diverse traduzioni dell'ebraico *rūakh*, ma mai "*forza attiva*". Eccone altre in elenco:

lo Spirito di Dio NR, RL, ND, CON, GA1, NA, LB, SBT, UTET un vento impetuoso TILC lo spirito di Dio RI, NIV, GCC, CEI<sup>71</sup>, CEI<sup>08</sup>, NVP, BBC, BED, BG, SBTI, SBS, SBA, MA, BPM soffio di Dio BJ, TOB, PIB

Per entrare nel merito del nostro caso è interessante notare che mentre l'espressione "spirito di Dio" è presente nella *NM* in tutti i passi dove compare (*Gn* 41,38, *Es* 31,3; 35,31 *Num* 24,2 *1Sam* 10:10; 19,20,23; *2 Cron* 15,1; 24,20 *Gb* 33,4), viene evitata proprio in *Gn* 1,2: emerge così, già dalla prima pagina della Bibbia, la chiara preoccupazione anti-trinitaria tipica dei *TdG*.

Non si può certo dire che sia una traduzione letterale, in quanto né l'ebraico né le antiche traduzioni nè chiunque dei primi commentatori giudei o cristiani che fossero hanno mai inteso l'ebraico *rūakh* in senso "energetico", ma casomai personalistico.<sup>12</sup>

Come riporta ogni buon dizionario infatti, il significato fondamentale di *rūakh* è *soffio* (per esempio lo spirare o il soffiare del vento, e per estensione *direzione*) e da qui *vento*, *spirito*, *respiro*, <sup>13</sup> ma in altri contesti può acquistare e completare ulteriori significati, come *mente*, *tempra*, *spirito di Dio*.

Nell'AT, in circa 100 passi dove compare, esso viene chiamato *spirito di Dio*, (uno tra i quali è per esempio in *Gn* 1,2).

Comunque sia, al di là delle diverse e più o meno giustificate traduzioni o interpretazioni di *rūakh* (*vento*, *spirito*, *soffio*...), l'errore di fondo della *NM* non è solo la traduzione *forza attiva*, ma principalmente quello di aver impropriamente accostato e rapportato l'ebraico *rūakh* al termine neotestamentario greco *Spirito Santo*, quasi avessero la stessa valenza di significato, donde appunto la preoccupazione 'anti-trinitaria' dei *TdG*.

Per quanto concerne l'affermazione di Felice secondo la quale ● «chi contesta la *TNM* è di solito un trinitario che vede in questo passo una descrizione dello "Spirito di Dio", vale a dire la terza persona della trinità»<sup>14</sup>, è palesemente strumentale, in quanto è vero che vari Padri e Dottori della Chiesa hanno interpretato la *rūakh* come Spirito Santo in senso trinitario, come *sensus plenior* (S. Efrem, Agostino, Ambrogio, Girolamo), ma lo poterono fare perché per loro era chiaro tutto lo sviluppo neotestamentario che ha assunto lo 'spirito' nell'esperienza, nella vita e nell'opera di Gesù. È dunque opportuno ricordare a Felice che siamo nell'AT, ancora ben lontani, perciò, dalla comprensione neotestamentaria dello Spirito Santo come parte, quantomeno, di una terna divina.

Scrive Felice:

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Cfr. Valerio Polidori, LA BIBBIA DEI TESTIMONI DI GEOVA. Storia e analisi di una falsificazione, EDB 2013, 158

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Cfr DCBNT..., 1785; DENT..., 1011-1012

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo, manipolata o tradotta fedelmente?..., 53

1) o - "... letteralmente <<il soffio di Dio>>: una immagine abituale nella Bibbia per designare la forza superiore di Dio...". - La Nuova Bibbia (1984) a cura dei Gesuiti della Civiltà Cattolica<sup>15</sup>

Intanto la Bibbia dei Gesuiti traduce nel testo "...lo spirito di Dio aleggiava...", e poi nelle note spiega il significato. È certo che anche questa Bibbia non pensa allo spirito/soffio di Dio semplicemente come a qualcosa di vago e impersonale come invece rende la NM.

2) o - "... cioè, la potenza creatrice di Dio..." – GA1

Anche la bibbia GA1 nel testo rende *spirito di Dio*, e solo nelle note commenta e spiega che cosa si intende per *spirito* in quel caso.

3) **o** - **Spirito**... "Non nel senso che questo sia concepito come una persona, ma come una fonte sostanziale di forza e di attività. È la forza – creatrice di Yahweh (Gn 1,2...)". J. L. McKenzie, pagina 947

Lo stesso dizionario poco più avanti dice:

«Riepilogando, nell'AT lo spirito, in origine vento e soffio, è concepito come una divina entità dinamica con la quale Yahweh realizza i suoi fini: esso salva, è una potenza creativa e carismatica, è come agente della sua ira, è una potenza demoniaca. Rimane comunque impersonale» <sup>16</sup>

Certo, come si diceva prima, siamo nell'AT! Lo stesso dizionario precisa che l'ulteriore sviluppo del NT infatti ricorda anche come sia evidente che la formula battesimale di *Mt* 28,19 si allontana in modo sorprendente dagli usi dello *spirito* come di forza e potenza divina. L'elencazione delle tre persone sotto "il nome" insieme agli scritti paolini e al vangelo di Giovanni, è forse la più esplicita enunciazione del carattere personale e distinto dello spirito in tutto il NT.<sup>17</sup>

Come si può notare, è solo leggendo più ampiamente la voce *spirito* del dizionario che si capisce quale sia la sua natura e funzione: un conto è parlare dello *spirito* in *Gn* 1,2 altro è in Giovanni, in Paolo o in tutto il NT.

Vediamo l'analisi di *Gn* 1,1-13 ad opera di uno studioso, il Dott. Edoardo La Banchi che alla voce "*ruach*" afferma:

«Originariamente significa "soffio, alito, vento", ma spesso anche "spirito". In tale contesto non può che significare lo Spirito di Dio, dato che qui Dio è il protagonista dell'episodio. È quindi una forzatura tradurre "vento impetuoso" come fa, ad esempio, la *TILC*, anche se è vero che in alcuni casi (pochissimi, in verità) l'aggiunta di *Elohim* ad un nome ne vuole semplicemente mettere in rilievo la grandezza o la potenza, senza alcun riferimento diretto alla divinità. Del resto, l'espressione "vento impetuoso" mal s'adatta al verbo "*merachefet*"»<sup>18</sup>

Anche il pastore evangelico Chinnici Filippo, profondo conoscitore e specializzato in lingue bibliche, collaboratore della Commissione dei Traduttori della *Nuova Riveduta* (per quanto riguarda le proposte di correzioni della stessa), nonché capo revisore del monumentale commentario in lingua italiana "*Metthew Henry*", in un particolareggiato studio sull'opera dello Spirito Santo nell'*AT*, ricorda in una nota a proposito della traduzione "un vento impetuoso soffiava su tutte le acque" di

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 52

<sup>16</sup> DBMk, 947

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Cfr. *Idem*, 948-951

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Ruach, in RTB, "Dentro il testo", Riflessioni, Labanchi Edoardo, anno VIII n. 29, 1995

Gn 1,2, che più che essere una traduzione letterale, sia per la verità una parafrasi; infatti la traduzione "vento impetuoso" non si armonizza con il contesto, poiché il termine "merachefeth" participio femminile ("ruach"= vento, alito, respiro, nella lingua ebraica è di genere femminile) dal verbo "rachaf" (usato qui nella forma piel), non può essere tradotto "soffiava su tutte le acque", in quanto indica un movimento uguale a quello dei volatili che si librano in circolo; insomma, un "aleggiare" un "librare". Se si fosse trattato di un "vento impetuoso", il verbo utilizzato sarebbe stato un altro (ruach se'arah, cfr. Salmo 107, 25; 148, 8). 19

Una buona traduzione è quella della NIV: "lo Spirito di Dio si librava (*hovering*) sulle acque". La stessa parola inglese viene usata anche per l'elicottero quando vola "a punto fisso"; d'altronde questa è l'idea che contiene la LXX.

Ma c'è di più. Lo stesso verbo "rachaf" (sempre nella forma piel) è usato solamente in *Deut* 32,11: "Pari all'aquila che desta la sua nidiata, si libra a volo (*merachefet*) sopra i suoi piccini". Insomma, sia dal un punto di vista filologico, contestuale e dottrinale, la traduzione più corretta è quella tradizionale: "Lo Spirito di Dio aleggiava sulla superficie delle acque". <sup>20</sup>

#### Un altro dizionario afferma:

«Il significato fondamentale di *rùah* è vento e respiro, entrambi però presenti non come sostanza, bensì soltanto come forza che si trova nel respiro e nella raffica di vento... Nell'A.T. con *rùah* viene spesso designato esplicitamente lo 'Spirito' di Dio, che opera come forza vitale»<sup>21</sup>

«Lo *s. di Dio* comunica spec. forza e sostegno... I profeti sanno di essere guidati da esso; esso si poserà sul Messia... e sul servo di Jahvè... Lo si vedeva all'opera già nella creazione (Gn 1,2)»<sup>22</sup>

Anche la Bibbia ebraica del Rabbino Disegni, maestro di ebraismo e traduttore dei quattro volumi della stessa, nel testo riporta "lo spirito di Dio si librava<sup>3</sup>", e nella nota 3 scrive: «È la prima manifestazione della potenza creatrice, il primo contatto di Dio con la materia informe. La radice ebraica che si trova nel testo indica propriamente il volo leggerissimo della madre che sfiora appena i suoi piccoli nel nido»<sup>23</sup>

La stessa PIB nel testo riporta soffio di Dio, ma in nota precisa: «soffio o spirito di Dio, principio di ordine, di energia, di vita».

«**Spirito di Dio**. Non fu solo Dio Spirito Santo a partecipare alla creazione, ma anche Dio Figlio (Gv 1:1-3; Cl 1:16; Eb 1:2)» (SBA)

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Per un guasto tecnico la fonte *web* è andata perduta.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Cfr " *Genesius*" Hebrew- Chaldee Lexicon to the Old Testament Baker Book House, Grand Rapids , 761. Cfr freeforumzone.leonardo.it/discussione.aspx?idd=4592565&p=2\_

La tradizione biblica, che appunto conosce varie metafore dello Spirito (l'alito, il vento, il fuoco, l'acqua debordante), non conosce invece quella della colomba. Questa si può intendere al meglio alla luce di un successivo testo rabbinico: «Lo Spirito di Dio aleggiava sulla superficie dell'acqua come una colomba che aleggia sui suoi piccoli senza toccarli» (commento a *Genesi* 1,2 in *Talmud biblonese*, *Haghigà* 15a). In questa prospettiva, la funzione dello Spirito è paragonabile a quella di un principio materno. (*Cfr.* Romano Penna, *IL DNA del Cristianesimo, l'identità Cristiana allo stato nascente*, San Paolo, Cinisello Balsamo 2004, 396).

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> DENT..., 1011-1012

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> PDB..., 306

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> BED, 6

La NM dunque sbaglia perché inserisce nel testo ciò che andrebbe eventualmente in nota a spiegazione o approfondimento, tanto più che dice di essere una versione più letterale possibile. Più precisamente: mentre la versione *spirito di Dio* dovrebbe apparire nel testo, *forza attiva* al contrario nelle note con le conseguenti spiegazioni e non viceversa.

#### **EZECHIELE 18,4**

(Gen 1,20-24; 2,7)

Ecco, tutte le anime appartengono a me. Come l'anima del padre così l'anima del figlio appartengono a me. L'anima che pecca, essa stessa morirà (NM)

Con il presente versetto si affronta ora uno dei temi importanti della rivelazione biblica: la sopravvivenza dell'uomo dopo la morte. Secondo i TdG non esiste sopravvivenza, in quanto con la morte l'uomo è completamente annientato e distrutto e non c'è nessuna parte di noi che sopravvive. Non possediamo dunque nessuna anima o spirito immortale.

Senza banalizzare l'argomento, si può dire a grandi linee che l'ampiezza dello spettro semantico del termine *nephes* esprime anzitutto un dato certo dell'antropologica biblica: la creatura umana è concepita come un'unità *psico-fisica* senza fratture, denotando così nell'AT "l'essere dell'uomo", sostanzialmente contenuto anche nel NT seppur con delle differenze che incontreremo.

Se il dato testuale è chiaro e preciso, non sempre però è facile da elaborare e capire sul piano antropologico, perché i sistemi di pensiero (filosofici, scientifici, ecc.) che ci guidano possono condizionare e compromettere l'interpretazione globale. Questa unità *psicofisica* infatti, potrebbe essere analizzata ad esempio in senso monistico e materialistico, e cioè che l'unità dell'essere umano sia esclusivamente corporale, nel senso fisico-biologico del termine: corrotto il corpo fisico <u>l'unità è dissolta</u> e con essa <u>l'esistenza stessa dell'essere umano</u>. Questo è basilare perché in sostanza è l'impostazione di fondo dei *TdG* che pur ammettendo l' unità *psicofisica* nell'uomo, ritiene che con la morte oltre a dissolvere questa unità, si annulli anche l'esistenza stessa dell'essere umano. Ma tale interpretazione materialistica dell'olismo antropologico della Scrittura, come si vedrà nel proseguo del lavoro, non è necessaria, in quanto non corrisponde ne al dato testuale ne all'antropologia biblica, ma è solo una sua interpretazione. E questo avrà anche una rilevanza nella questione escatologica.<sup>24</sup>

L'idea della sopravvivenza dopo la morte infatti, ha attraversato fasi alterne, a volte possibiliste altre negazioniste, per cui è facile trovare espressioni che talvolta si alternano in questo senso.

Ciò non significa che la Bibbia nel suo complesso neghi la sopravvivenza dopo la morte. C'è stata, anche in questo caso, una graduale e crescente comprensione della questione, che ha attraversato tutta la storia biblica dall'Antico al Nuovo Testamento, dove ha trovato pieno compimento e perfezionamento massimo in Gesù Cristo.

Non di minore importanza il significato e l'uso di determinati termini ebraici quali *scèol, nephes* e *geenna* fondamentali per avere le idee chiare in tema di sopravvivenza.

Lo *scèol* è il regno dei morti, e quanto sopravvive del morto si trova dove giace il cadavere cioè nella tomba degnamente allestita. Si possono individuare nelle Scritture 3 stadi evolutivi dello *scèol* 

1) Arcaico - Lo *scèol* come luogo di lontananza di tutti i defunti da Dio, sia buoni che cattivi, da cui non si può più ritornare. I defunti che vi abitano sono "*refaim*" (un plurale che sottolinea il disinteresse per la loro sorte individuale), in condizioni precarie simili a dormienti; sono ignari di quello che succede sulla terra

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Cfr. Marida Nicolaci, in Servizio della Parola, Dicembre 2012 n. 443, Anno C, Queriniana, Brescia, 18.

- **2) Intermedi**o Emergono le intuizioni del potere salvifico di Dio, che può estendersi anche oltre l'ambito spazio-temporale. L'amore di Dio è più forte della morte, e come nella vita c'è differenza tra giusti ed empi, così anche per i morti: quelli che sono avvolti nell'amore di Dio non possono essere trattati allo stesso modo degli empi (*sal* 16,10; 49,16).
- 3) Finale Si prospetta lo *scèol* come luogo da cui si può essere salvati grazie alla risurrezione. I giusti saranno strappati mentre i malvagi vi resteranno e risorgeranno per la condanna (*Dn* 12,2). Per entrare nel merito, il caso di *Ez* 18,4 è molto simile al precedente *Gn* 1,2: non si può sempre tradurre il termine ebraico in questione, *nephesh*, con l'equivalente *anima* come la NM, per due semplici ma basilari ragioni:
- 1) Nephesh nella Bibbia attraversa molteplici significati: essere vivente, persona-individuo, io-me, soffio, respiro dell'essere umano come dell'essalazione delle piante e quindi profumo gola, fauci, collo, appetito/fame, stomaco, vita;
- 2) Il valore e il significato anticotestamentario di *nephes* non è lo stesso di quello neotestamentario, nè risponde a ciò che noi oggi comunemente intendiamo con la parola 'anima'.

Come dice un dizionario, «è questa la dimensione umana espressa dai vocaboli *nephes/psychè*, che solo impropriamente nei testi di matrice semitica possiamo tradurre con "anima", essendo il loro senso di base quello della vita»<sup>25</sup>

Eppure a pag. 110 Felice scrive: «Qualcuno ha affermato che la parola ebraica "nefesh" è stata volutamente tradotta con la parola italiana "anima" per affermare che l'anima muore, ma questo non è corretto. Perché? Ebbene, la risposta la troviamo nell'introduzione della TNM con riferimenti a pagina 6, dove leggiamo: "...Si è mantenuta l'uniformità di versione assegnando un significato a ciascuna parola principale....., e questo è proprio quello che i traduttori della TNM hanno fatto"»<sup>26</sup>

Come si è già ricordato, sentiamo a proposito ancora uno studioso stimato e citato spesso dai TdG che smentisce la loro posizione:

«Questo rapido sguardo dimostra che il concetto espresso da *nefes* non può essere espresso con una sola parola nelle lingue moderne»<sup>27</sup>

Una breve ed esemplificativa digressione ci aiuterà in merito. Se, infatti, la NM fosse veramente così interessata ad assegnare un significato a ciascuna parola, perché questa uniformità non si è mantenuta, per esempio, nei confronti del verbo greco προσκυνέω (proskynèo), reso *adorare*, *venerare*, solo quando ha per complemento oggetto Dio Padre, il demonio o gli angeli, mentre è tradotto *rendere omaggio* quando si riferisce a Gesù Cristo?

# προσκυνέω riferito al Padre, agli idoli o a Satana

# προσκυνέω riferito al Figlio

| <b>Adorare</b> Mt 4,10; At 8,27; Ap 7,11     | rendere omaggio Eb 1,6; Mt 2,2; 2,11; 28,9; |
|----------------------------------------------|---------------------------------------------|
|                                              | Lc 24,51-52; Gv 9,38                        |
| <b>Adorare</b> <i>Mt</i> 4,9; <i>At</i> 7,43 |                                             |

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> NDTB, 1591

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 111

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> DBMk..., 61

Felice continua: «Essendo una traduzione letterale rivolta allo studio, l'uniformità di traduzione della stessa parola facilita l'approfondimento comparato di termini e concetti biblici e non confonde il lettore»<sup>28</sup>

Dunque tradurre sempre *nephes* con *anima* faciliterebbe l'approfondimento dei termini e dei concetti e non confonderebbe il lettore. Analizziamo una serie di versetti della *NM* e facciamo la prova del nove. Iniziamo dal versetto in questione, dato che è il "cavallo di battaglia" dei *TdG*, dal momento che secondo loro dimostrerebbe la "mortalità" dell'anima.

#### **EZECHIELE 18,4**

«Ecco, tutte le anime appartengono a me... L'anima che pecca, essa stessa morirà»

Quando dunque si legge che «l'**anima** che pecca essa stessa morirà», si intende che muore l'individuo, quel tale, e non che al momento della morte non rimanga nulla di quella persona, o che non esista sopravvivenza dopo la morte. Qui *anima* sta per «chi / colui che pecca...» (SBT, TOB, UTET la persona che pecca...).

Tra le bibbie citate da Felice c'è ne sono tre, RL, ND, RI oltre alla SBTI che rendono Ez 18,4 con "...l'anima che pecca/avrà peccato...". Dopo quanto detto, è fuori discussione che quelle bibbie anche se traducono anima hanno ben chiara l'idea e il significato di tale termine. Prova ne è il fatto che per esempio, in Gn 2,7 al momento del soffio di Dio nell'uomo, esse rendono essere o persona vivente e non anima (ND, RI, SBTI, PIB, UTET).

Anche in *Ger* 31,30 dove il profeta annunzia per il futuro l'applicazione di un principio nuovo (che Ezechiele rivendicherà per il presente) quello di una punizione "personale" del peccatore (Ez 14,12.18), tutte e tre le versioni rendono con *ognunolciascuno*<sup>29</sup> morirà. La stessa *NM* traduce "Ma *ciascuno* morirà per il suo proprio errore" (ciascuno nel senso di *ciascun individuo*, *persona*) e in nota rimanda proprio a *Ez* 18,4. Così, anche la *NM* sa che "*l'anima* che pecca..." significa appunto *l'individuo* che pecca, *la persona*, *colui che*...<sup>30</sup>

#### ISAIA 3,18-20

«In quel giorno Geova toglierà la bellezza degli anelli attorno alle caviglie e i nastri per la testa... le acconciature per il capo e le catenelle dei piedi e le fasce per il petto e le 'case dell'anima' e le tintinnanti conchiglie ornamentali...»

Cosa sono e, soprattutto, che cosa c'entrano le *'case dell'anima'* in un contesto in cui si parla di abbigliamento femminile e delle sue caratteristiche? Le *case dell'anima*, non sono altro che, come dicono le altre versioni bibliche, dei comuni **"vasi o recipienti di profumo"**, perché in questo contesto *nephes* significa "profumo".<sup>31</sup>

#### GIONA 2,5

«Le acque mi circondarono fino all'anima»

Cosa vuol dire questa espressione? Se l'anima è la persona stessa, che senso può avere? Le altre traduzioni rendono "le acque mi hanno sommerso fino alla gola". In questo contesto *nephes* vuol dire gola, organo dove passa il respiro. Si può benissimo anche parafrasare: "Le acque mi hanno

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 111

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> BED "La persona peccatrice essa morrà"

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Cfr. freeforumzone.leonardo.it/discussione.aspx?idd=4592565&p=2

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> BED "... i vasetti di *profumo*..."; SBTI "... i vasetti di *odori*..."

sommerso fin quasi a soffocarmi". 32

#### PROVERBI 16,26

«L'**anima** di chi lavora duramente ha lavorato duramente per lui, perché la sua bocca ha fatto duramente pressione su di lui»

A prescindere dall'italiano quasi incomprensibile, anche qui bisogna confrontarsi con le altre traduzioni.

«L'**appetito** del lavoratore lavora per lui, perché la sua bocca lo stimola» (CEI) e similmente le altre. *Nephes* è inteso come *appetito* o *fame*.<sup>33</sup>

#### **ISAIA 29,8**

«Deve accadere come quando qualcuno che ha fame sogna, ed ecco, mangia, ed in effetti si sveglia e la sua anima è vuota».

Cosa vorrà dire avere "l'anima vuota"? Ricorriamo alle altre versioni: «Avverrà come quando un affamato sogna di mangiare, ma si sveglia con lo **stomaco** vuoto» (GA2) e altre.<sup>34</sup>

#### 1 SAM 19,5

«E metteva la sua anima nella palma della sua mano e abbatteva il filisteo».

Cosa significa "mettere l'anima nella palma della mano?"

«A **rischio della propria vita**, ha ucciso il filisteo» (NA), «Egli ha **esposto la vita** quando uccise il filisteo» (CEI), e altre. Qui *nephes* vuol dire "vita" e precisamente "rischiare la vita".<sup>35</sup>

La nostra prova si è mostrata particolarmente efficace: con questi pochi esempi non solo si è dimostrata chiaramente l'infondatezza dell'affermazione di Felice, ma anche la superficialità la leggerezza con le quali si affrontano importanti questioni.

Vediamo ora di analizzare più in dettaglio la striminzita citazione del McKenzie, riportando le parti mancanti in rosso:

- O 1) **Anima** ".... Il nefes muore (.... Ez 18: 4, 20 +....)....." *Dizionario Biblico* J.L. McKenzie quarta edizione. Pag. 60
- - «L'unione del nefes con la vita è così stretta che spesso il modo migliore di tradurre la parola è vita; ma pensare che il nefes significhi vita è errato come pensare che significhi anima. Quando la vita di qualcuno è in pericolo è il nefes che sopravvive o è risparmiato (Gn 12, 13; 19,20; 1 Re 20,32; Ger 38, 17 20 +). Una formula comune di giuramento è «come il tuo nefes vive» (1 Sam 1, 26...17,55.....). Dunque il nefes stesso vive più che essere principio di vita, e così pure il nefes muore (Num 23,10; Gd 16,30; Ez 18, 4, 20 +; nefes met sopra)»<sup>36</sup>

Come si può notare il McKenzie per chiarire il suo pensiero, ci rimanda alla nota "nefes mèt" commentata più sopra nel suo dizionario. Ecco cosa dice questa nota:

«Il nefes mèt ("nefes morto", una contraddizione in termine nella filosofia gr) è semplicemente una

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> BED "Le acque mi circondarono *fin quasi a morirne*"

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> BED "Chi fatica, fatica per se stesso, perché lo stimola la propria *bocca*"; SBTI "*l'uomo* che lavora... la sua bocca lo costringe"

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> BED "...ed egli si sveglia e il suo *stomaco* è vuoto"

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> BED "Mise la vita in pericolo e uccise il Filisteo"; SBTI "Egli pose a rischio la sua vita"

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> DBMk, 60

persona morta». <sup>37</sup> Anima significa così, come già ricordato, persona, individuo.

È solo leggendo tutto il contesto che risulterà chiaro il pensiero dello studioso. Riporto alcuni passaggi fra i più interessanti tratti sempre alla voce "anima" di questo dizionario.

«La parola "anima" è usata per tradurre l'ebraico *nefes*. La traduzione è infelice; anima nel linguaggio comune rispecchia un complesso di idee che risale alla filosofia greca passata attraverso lo scolasticismo medievale».<sup>38</sup>

A questo punto anche il McKenzie "getta uno sguardo" sui principali significati della parola "nefes" che possono essere correttamente tradotti come "vita", "animale", "io", "persona"... E ancora:

«Correlativo a questo... è usato per pronome relativo generale: "Colui che..." (Deut. 24,7; 27,25; Ezech. 18,4 ss +, molto comune)»<sup>39</sup>

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>40</sup>

«Questo rapido sguardo dimostra che il concetto espresso da nefes non può essere espresso con una sola parola nelle lingue moderne... Il significato fondamentale può essere inteso soprattutto in quelle accezioni in cui nefes è tradotto con io o persona, ma è l'io concretamente esistente. È l'io precisamente come io personale, come soggetto cosciente di azione e passione»<sup>41</sup>

#### Scrive ancora Felice:

- o 2) ".....l'anima di per sé non è immortale, ma mortale.... Muore, infatti e si dissolve col corpo......" *Gli apologeti greci*, II ediz. Città Nuova Editrice, pag. 206 (discorso ai greci cap.13 Taziano)
- - «O greci, l'anima di per sé non è immortale, ma mortale; però è possibile che essa non muoia. Muore, infatti, e si dissolve con il corpo se non ha conosciuto la verità. Più tardi, alla fine del mondo risorgerà insieme al corpo per ricevere, nel castigo, la morte nell'immortalità; se invece ha acquistato la conoscenza di Dio, non muore una seconda volta, anche se si è dissolta per un certo periodo»<sup>42</sup>

Una cosa è leggere la striminzita citazione di Felice, un'altra è leggere la citazione completa e nel contesto: semplicemente la stravolge e dice tutto il contrario.

Torniamo a pag. 55 del libro di Felice dove cita altri dizionari:

- o 3) ANIMA "... si dice sia degli animali (Gn 1,20.24; 2,19; 9,10; 12,15; Lv 11,10; Ez 47,9) che dell'uomo (Gen 2,7)..." Lessico Gillièron
- «**ANIMA**... vita;... di qui essere vivente, si dice sia degli animali (Gen 1,20.24; 2,19; 9,10; 12,15; Lv 11,10; Ez 47,9) che dell'uomo (Gen 2,7)»<sup>43</sup>

<sup>38</sup> *Idem*, 59

<sup>37</sup> Idem

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> *Idem*, 61

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

<sup>41</sup> DBMk. 61

<sup>42</sup> Gli apologeti greci, 2° ed., Città Nuova, 206

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> LTB, 24

Anima, come vita, essere vivente, (vedi la citazione completa del Gillièron e di altri) si dice sia degli animali che dell'uomo. Com'è possibile sostenere, come ritiene Felice nel suo commento, che la traduzione "esseri" non è esatta? Semplicemente omettendola, perché è chiaro l'intento di far apparire sempre e per forza la parola "anima". Così anche tutti gli animali sono "anime" nel senso di esseri viventi.

Allo stesso modo in Gen 2,7 vengono "bistrattati" da Felice i dizionari di pag. 63.

Interessanti ed esaustivi i commenti di un dizionario che alla voce "anima" presenta sinteticamente uso e significato del termine dall'AT al NT passando per la tarda visione giudaico-ellenista. 44 Ecco come altre versioni rendono *Gn* 1,20-24:

esseri viventi CON, NVP, CEI, 71 CEI, 08 TOB, ND, GCC, BED, BPM animali ... tutto quel che vive TILC esseri viventi... animali viventi NR, RL, NA, RI, SBT, PIB, MA esseri vivi... esseri viventi GA1, CON, UTET esseri viventi... animali LB creature viventi NIV le vite... SBA, SBS

Se non necessario ritorna utile rileggere la preziosa raccomandazione:

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata onestamente. Non togliete una citazione dal contesto. Accertatevi che ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire. Siate specifici nei vostri riferimenti» 45

# **GENESI 2,4**

Questa è la storia dei cieli e della terra nel tempo in cui furono creati, nel giorno che Geova Dio fece cielo e terra (NM)

## IL DIO D'ISRAELE ERA JAHVE O YEHOVA?

Prima di entrare in merito alla disamina circa il nome di Dio, presento in modo estremamente sintetico ma puntuale l'origine e lo sviluppo della questione.

Il popolo d'Israele adorava Dio col nome di יַדוּהיִי JHWH (tetragramma sacro). Se il significato certo di questo nome è ancora oggi discusso tra gli studiosi, di sicuro JHWH ha origine dal verbo HAWAH essere.

Dalla consegna dei dieci comandamenti a Mosè sul Sinai, gli israeliti impiegarono questo nome senza particolari problemi, nonostante uno di questi dicesse di non nominare invano il nome di Dio. E' solo dopo il VI sec. a.C. (500) dal ritorno dall'esilio di Babilonia che preoccupandosi per la stretta osservanza della legge, per rispetto il sacro tetragramma non venne più pronunciato ma sostituito con ADONAI "mio Signore". Siccome già allora l'ebraico si scriveva solo con le consonanti senza vocali, si creavano non pochi problemi nella lettura della Bibbia.

Nel VII sec. d.C. (600) dopo circa 1000 anni, un gruppo di maestri, i masoreti (da masorà = tradizione, cioè coloro che cercavano appunto di conservare la tradizione), fissarono una volta per tutte la pronuncia esatta del testo sacro, inventando un sistema di vocali (linee e punti)

<sup>44</sup> Cfr DCBNT..., 118-119

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

aggiungendole sopra e sotto le consonanti. Arrivando al sacro tetragramma, dopo che da secoli ormai non veniva pronunciato e non ricordando ovviamente quali fossero le vocali vere, collocarono sotto al tetragramma JHWH le vocali di ADONAI, la parola letta al suo posto, ma nella lettura il nome JHWH veniva sempre sostituito da ADONAI.

È solo dal XIV sec. (1300) che si cominciò a leggere il tetragramma con le vocali di ADONAI (*e-o-a*) risultandone Jehova parola ibrida dall'insieme delle consonanti del tetragramma con le vocali di ADONAI che non significa nulla. L'errore si trovò negli ebrei medioevali, nei cristiani (rappresentazioni sacre, canti popolari della Chiesa Cattolica e nelle Chiese antiche) fino all'inizio del XX sec. (1900), quando moderni studiosi se ne resero conto.<sup>46</sup>

Interessante a riguardo la MA in *Es* 3,14 (vedi dopo), dove mentre nel testo rende giustamente "Io sono quegli che sono" "Colui che è" in nota dice: «Dinotasi con questo nome, che si pronuncia "Jehovah", la necessità dell'esistenza di Dio, l'eternità, l'immutabilità, e la pienezza dell'essere. La forza di questa parola incomunicabile è espressa nell'apocalisse: "Colui che è, che era, e che sarà"».

«Jahvèh - Questo è il nome personale del Dio di Israele. La pronuncia 'Jahvèh' è stata ricostruita in tempi recenti. Nella Bibbia ebraica il nome è scritto con le quattro consonanti (tetragramma)YHWH e le vocali della parola 'adônăy (adonai = signore: a un certo punto nel tardo periodo precristiano i Giudei, spinti da un esagerato sentimento di riverenza, smisero di pronunciare il nome sacro e dissero invece: *Adonai*). Questa combinazione produsse la non-parola Jehova che si trova in alcune versioni»<sup>47</sup>

«c (2:3) Fino a questo momento era stato utilizzato solo il termine generico 'Dio'. Nei vv. 4-5 compare il nome SIGNORE (*Yahvè*), utilizzato anche nei capitoli successivi... In origine, l'ebraico si scriveva senza vocali; queste ultime furono aggiunte dai Masoreti, tra il V e il X secolo della nostra era. Il nome tradotto con SIGNORE, YHWH, è un tetragramma (composto di quattro lettere). Timorosi di infrangere il terzo comandamento (Es 20:7), i Giudei non osavano neppure pronunciarlo e lo sostituivano sempre con il nome *Signore (Adonai)*. La pronuncia *Yahvè* corrisponde all'espressione primitiva, mentre la forma *Yehowah* è la trascrizione di un termine ibrido formato dalle consonanti di Yahvè e le vocali di Adonai» (SBS)

«Poichè il nome *Yahweh* era considerato così sacro da non poter neppure essere pronunciato, i masoreti inserirono le vocali di *Adonai* combinandole con le quattro consonanti del tetragramma (*Yhwh*) per ricordarsi di pronunciare Adonai nella lettura anziché Yahweh»<sup>48</sup>

«GEOVA, o Iehovah, falsa pronuncia del nome del Dio degli Israeliti. Quando gli Ebrei, qualche secolo prima di Cristo, s'imbattevano nelle quattro consonanti del nome JHWH (il tetragramma), il loro rispetto per Dio faceva pronunciare loro, invece del tetragramma il nome ebraico Adonai (Signore), del quale la prima vocale a era appena udibile. Quando nei sec. VI-IV, il testo biblico fu provvisto dei segni vocalici, la parola JHWH ricevette le vocali della parola Adonai e fu pronunciata come Adonai. Più tardi, questa pratica non fu compresa in Occidente e il tetragramma JHWH fu letto con le vocali di Adonai modificate, secondo le leggi fonetiche dell' ebraico, per l'associazione alle nuove consonanti, cioè come Iehovah»

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Cfr. Ariel Álvarez Valdès, Cosa sappiamo della Bibbia?1, INTORNO ALLA BIBBIA (=), ISG edizioni, Vicenza 2004, 27

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> GCB, 1786

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> SBA, Es 3,14, 136

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> DIZIONARIO ENCICLOPEDICO DELLA BIBBIA E DEL MONDO BIBLICO, Introduzione di Enrico Galbiati, Massimo, Milano 1986

«JEHOVA Forma, diffusa nella cultura italiana e europea a partire dal XVI sec., dal nome del Dio ebraico»<sup>50</sup>

«JEHOVA (Gèova) Erronea lettura del nome divino Jahvè (v.), presso gli ebrei. JAHVÈ Tetragramma (scritto in ebraico con le quattro lettere JHVH) dell'ineffabile nome di Dio, comunicato a Mosè nel roveto ardente; solo il gran sacerdote poteva pronunciarlo una volta all'anno, e perciò nell'uso era sostituito dalla parola Adonai o Elohim (=Dio)»<sup>51</sup>

«**Jehova:** Forma filologicamente errata usata nella cultura europea dal XVI secolo in poi per indicare il nome divino ebraico. Viene anche scritto Jehovach o Geova. Risulta da una contaminazione tra le consonanti del tetragramma ebraico *Yhwh* (v. Jahvé) e le vocali dell'appellativo *Adonay* (v. Adonai), usato dagli Ebrei al posto di Jahvé» <sup>52</sup>

«Quando nella Bibbia l'ebreo di allora e di oggi trova quelle famose quattro lettere che cosa legge? La risposta ce la offrono quei rabbini noti come Masoreti ("i tradizionali"), ai quali dobbiamo la vocalizzazione del testo consonantico della Bibbia durante l'alto Medioevo. Essi posero sotto le quattro consonanti JHWH le vocali della parola **Adonai**, "Signore", che essi pronunciano al posto del tetragramma sacro. Le vocali sono: **e** - o - **a**, e servivano a ricordare al lettore che, giunto a JHWH, doveva dire **Adonai**. Nel tardo Medioevo i cristiani non essendo più a conoscenza di questo meccanismo di sostituzione lessero le quattro lettere JHWH con le vocali **e** - o - **a**, creando così quello sgorbio che è **Jehowah** o **Geova** che è durato fino ai nostri giorni»<sup>53</sup>

«Il nome di Dio, JHWH, non viene pronunciato dagli Ebrei, nemmeno durante la lettura del testo biblico. Ad esso si sostituiscono le parole *Adonaj* (*Signore*) oppure *Shem* (*nome*). Originariamente il testo ebraico della Bibbia conteneva solo le consonanti: alcuni segni per indicare la pronuncia delle vocali furono introdotti a partire dal VI sec. d.C. Poiché però il nome divino si leggeva *Adonaj*, alle consonanti *JHWH* furono apposte le vocali di quella parola... Da qui viene la lettura erronea *Jehowah* o *Geova*. Gli studiosi ritengono che la pronuncia originaria del nome fosse *Jahwè* e sono state proposte diverse interpretazioni» <sup>54</sup>

«IAHVÈ – (ebr. YHWH, queste quattro lettere sono chiamate il *tetragramma*... Non si conosce come si pronunciava il nome di Dio. Dal IV sec. a.C., infatti, gli Ebrei presero l'abitudine di non pronunciarlo più sotto pena di Bestemmia, e, ogni volta che incontravano il tetragramma nel testo biblico, di leggere al suo posto 'adônây = Signore; di qui la trad. greca dei LXX *kyrios*; quando nel VI sec. d.C. si adottò il sistema di vocalizzazione del testo ebr., si misero a YHWH le vocali di 'adônây; di qui la lettura erronea di *Yehovah* da cui deriva l'it. *Geova*; è probabile che la pronuncia antica fosse yahweh o yah - woh»<sup>55</sup>

«il Signore: il nome proprio di Dio, nell'Antico Testamento, è scritto con quattro consonanti YHWH, che probabilmente erano pronunziate *Iahvè*. Più tardi gli Ebrei, in segno di rispetto, lo sostituivano con la parola Signore. Perciò quando nel testo ebraico ricorre il nome di Dio Iahvè lo

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Selenia, *la Nuova Enciclopedia* 8, European book, Milano 1998, 4147

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> NUOVA ENCICLOPEDIA SANSONI ILLUSTRATA, 4 I – L, Sansoni, Firenze 1974

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> DIZIONARIO TEOLOGICO DELL'A.T. 1, Jenni e Westerman, Marietti, Torino 1978, 607

<sup>53</sup> Mons. Gianfranco Ravasi "Jesus", 6/1990

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> La Bibbia per la famiglia, Genesi-Esodo, Gianfranco Ravasi (a cura di), 207

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> LTB, 111

traduciamo il Signore, come hanno fatto le antiche traduzioni»<sup>56</sup>

«IEHOVAH. Pronuncia popolare, erronea del nome divino.... Quando poi venne vocalizzato il testo sacro, non vennero poste al tetragramma vocali proprie, ma bensì quelle derivate da Adonay. Da ciò l'ibrido fonetico YeHoWaH (Iehovah)»<sup>57</sup>

«La grafia "Iehovah", il cui uso risale agli anni intorno al 1110 d.C., è basata su una vocalizzazione erronea... Questo procedimento dette luogo alla grafia e alla pronuncia errata di "Iehovah"»<sup>58</sup>

«Siccome gli Ebrei, in omaggio al terzo comandamento, evitavano di pronunciare il nome proprio di Dio, erano soliti leggere invece di Yahweh, Adonai, il Signore e di conseguenza alle consonanti intangibili YHWH misero accanto la vocali di Adonai, risultandone il termine ibrido di Jehovah (YeHoWaH), da cui si è fatto Geova. Questo nome non è dunque mai esistito, se non per dei lettori inesperti del testo ebraico, perché gli antichi scrivevano YHWH e leggevano Yahweh, e più tardi si scrisse Jehowah e si lesse Adonai. Le moderne traduzioni perciò o trascrivono Yahweh o traducono il Signore o l'Eterno»<sup>59</sup>

«Per leggerlo i Masoreti ebbero l'idea di accompagnare alle quattro consonanti YHWH le vocali appartenenti al sostantivo Signore (Adonai). Il lettore ebr. non commetteva errori perché sapeva di avere davanti agli occhi due parole in una: una tutta vocali e l'altra tutta consonanti. Più tardi i traduttori cristiani trascrissero questo nome erroneamente "Jehowah" (Geova) formando così una sola parola laddove ve n'erano due»<sup>60</sup>

«Geova è parola fittizia. Essa deriva da uno strano giuoco intorno al tetragramma, o lettere sacre indicanti il nome di Yahweh. Esso era scritto in ebraico con le sole consonanti YHWH; poiché YHWH era normalmente letto Adonay fu vocalizzato con le vocali di quest'ultimo: *a o a,* solo che la prima *a*, per una legge fonetica ebraica divenne *e* con le nuove consonanti; donde Ye-Ho-Wa-h: parola quindi inesistente, ma assai diffusa specie nei manuali di qualche tempo fa (N.d.T.)!"»<sup>61</sup>

«"Il diffuso Jehovah (Geova) è derivato da un'erronea lettura del nome nel testo ebraico, e pertanto l'uso di esso non ha giustificazione alcuna"»<sup>62</sup>

«La pronuncia Iehova (donde l'italiano Gèova!) non è mai esistita, ed è nata da un malinteso, come ben sanno i conoscitori del testo ebraico» (UTET, 86)

«**Gèova** Forma italianizzata di *Jehovah*, denominazione di Dio, nata nel medioevo dalla errata vocalizzazione del tetragramma divino (*yhwh*), al quale furono aggiunte le vocali di *Adonaj* ('mio signore')»<sup>63</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> TILC, Es 3,15, q, 84

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Enciclopedia della Bibbia, LDC. (1971) vol. 4° pag. 212, 213

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Idem, vol. 6° pag. 1270, 1271

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> *Dizionario Biblico* di G. Miegge, ediz. riveduta e aggiornata (1968), 174, (Feltrinelli) a cura di B. Corsani, J. A. Soggin, G. Tourn.

<sup>60</sup> Nuovo Dizionario Biblico di R. Paché (1981), 233.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> J. Barr, *Semantica del linguaggio biblico*, Bologna 1968, 370 (citazione tratta dal libro "Analisi di una setta" di A. Aveta, Filadelfia editrice 1985, 35).

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Grande Commentario Biblico, Queriniana, 65 (citato da A. Aveta in "I T.D.G. un'ideologia che logora", Dehoniane, Roma, 112.

<sup>63</sup> La Repubblica, ENCICLOPEDIA ZANICHELLI, Edigeo (a cura di), Bologna 1995, 777

Interessante il commento dello studioso ebraico Dario Disegni che ha tradotto la Bibbia Ebraica in italiano:

«Allorché il Signore3) Dio... Si trova qui per la prima volta nel testo il nome divino scritto con le lettere *jod*, *he*, *vàu*, *he*. La sua vocalizzazione e la sua pronuncia non ci sono note, perché per antichissima tradizione esso non viene mai pronunciato ma sostituito da *Adonai*, "Il Signore". Con questo termine è sempre reso nella presente traduzione» <sup>64</sup>

Riporto di seguito un elenco di altre opere di consultazione che ricordano sostanzialmente come il nome *Geova* non sia altro che un errata ricostruzione e pronuncia dell'originale ebraico YHWH.

- Dio, in GRANDE DIZIONARIO ENCICLOPEDICO IV, UTET, Unione tipografico-editrice Torinese
- L'ENCICLOPEDIA Grolier International, 10, Editrice Scode, Milano, 53 e 25
- DIZIONARIO BIBLICO di Jon L. McKenzie, Cittadella Editrice, Assisi 1981, 250
- DIZIONARIO BIBLICO di HERBERT HAAG, Bruno Maggioni (a cura di), Cittadella Editrice, Assisi 1997, 246
- DIZIONARIO DI TEOLOGIA BIBLICA di X. Leon-Dufour, V° ed., Marietti 1980, 576
- IL NUOVO ZINGARELLI, Vocabolario della lingua italiana, 11° ed., 803
- NUOVO DIZIONARIO DI TEOLOGIA BIBLICA, Pietro Rossano, G. Ravasi, A. Ghirlanda (a cura di), S.Paolo, Milano 1988, 397
- DIZIONARIO BIBLICO, Storico/Critico, L. Monloubou F. M. Du Buit, ed. it. A cura di Rinaldo Fabris, Borla 1987, 548
- ENCICLOPEDIA DELLA BIBBIA 6, Elle Di Ci, Leumann, 1971, 1270
- Geova, in DIZIONARIO BIBLICO, Giovanni Miegge (a cura di), 2° ed. Bruno Corsani, Feltrinelli, Milano 1968
- JAHWEH, in DIZIONARIO DEL CATTOLICESIMO NEL MONDO MODERNO, Piero Rossano (ed. it. a cura di), Paoline, Alba
- JHWH, in Piccolo vocabolario della Bibbia, W. Gruen, G. Ravasi, San Paolo, Cinisello Balsamo, Milano 1987
- IEHOVAH, in ENCICLOPEDIA UNIVERSALE Rizzoli-Larousse VII, Rizzoli, Milano 1968
- La «Pagina Biblica», in "Don Orione oggi", Aprile 1991 n. 4, Gennaio 1992
- DIZIONARIO DEI CONCETTI BIBLICI DEL NUOVO TESTAMENTO, L. Coenen-E. Beyreuther-H. Bietenhard (a cura di), EDB, 1980, 1764
- YAHWEH in ENCICLOPEDIA DELLA BIBBIA 6 S-Z, Elle Di Ci, Leumann 1971
- Javhè in PICCOLO DIZIONARIO BIBLICO, H. Obermayer, K. Speidel (a cura di), ed. it. a cura di A. Minissale, Paoline, Cinisello Balsamo 1991
- J.MAIER P.SCHÄFER, *PICCOLA ENCICLOPEDIA dell'EBRAISMO*, Marietti, Casale Monferrato 1985, 9

\_

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>BED, 8

- DIZIONARIO ENCICLOPEDICO DELLA BIBBIA, Borla/Città Nuova, Roma 1995, 734
- Nuovo Dizionario di TEOLOGIA BIBLICA, P.Rossano G.Ravasi A.Girlanda, Paoline, Cinisello Balsamo 1988, 514
- GRANDE ENCICLOPEDIA ILLUSTRATA DELLA BIBBIA, 2 G-O, Piemme, Torino 1997, 459
- *BIBLIA*, Associazione laica di cultura biblica (a cura di), VADEMECUM per il lettore della Bibbia, Morcelliana, Brescia 1996, 241
- Anselmo Mattioli, *Dio e l'uomo nella Bibbia d'Israele, teologia dell'Antico Testamento*, Marietti, Casale Monferrato 1981, 99-100
- *Nuovo Dizionario del Cristianesimo I*, De La Brosse O., Henry A.M., Rouillard P. (diretto da), ed. it. Luigi Castiglione, Queriniana, Brescia 1971, 260
- YAHWEH in ENCICLOPEDIA INTERNAZIONALE, XVI, Tes-z, Armando Curcio Editore, Cinisello Balsamo 1970
- Yahweh in L'Enciclopedia Generale, Istituto Geografico De Agostini, Novara 1995
- Leonardo Salvadori, DIZIONARIO BIBLICO. ANTICO E NUOVO TESTAMENTO, Meschina, Milano 1953
- IEHOVA in *Dizionario Motta della lingua italiana I*, Eridanio Bazzarelli (a cura di), Motta Editrice, Milano 1966, 764
- Yahweh, in Grande Enciclopedia Universale Internazionale, G.E.U.I., Bologna 1972
- Rizzoli Larousse, ENCICLOPEDIA UNIVERSALE VII, Milano, 1968, 689
- Jehova, in Tutto, Dizionario Enciclopedico 2, De Agostini, Novara 1966
- JAHVÈ, in Enciclopedia Motta 4, Fran-Labo

Dopo questo excursus bibliografico sulla storia del nome "Geova" che sarebbe già sufficiente per concludere il discorso, riprendo alcune considerazioni alla voce *Geova* dell'appendice del libro di Felice. A pag. 697 si legge che «ad un certo punto si diffuse fra gli ebrei la superstizione che fosse sbagliato pronunziare il nome di Dio»: Superstizione?

Secondo Felice alcune traduzioni, tra le quali la ND, confermerebbero la validità della versione Geova: esso scrive:

- O «La ND nel glossario alla voce **Jehōvāh** dice che "in ebraico era reso col tetragramma YHWH. La vera pronuncia di questo nome è andata perduta, perché YHWH era considerato un nome troppo sacro per essere pronunciato... Quando nel testo sacro gli Ebrei incontravano YHWH solitamente leggevano Adōnāi..."»<sup>65</sup>
- «Jehōvāh: (reso con Eterno) in ebraico era reso col tetragramma YHWH. La vera pronuncia di questo nome è andata perduta, perché YHWH era considerato un nome troppo sacro per essere pronunciato e anche perché nell'originale ebraico mancavano le vocali, che furono aggiunte dai Masoreti solo nel secolo VI d.C. Quando nel testo sacro gli Ebrei incontravano YHWH solitamente leggevano Adōnāi. Così finirono per aggiungere al tetragramma YHWH le vocali di Adōnāi (eoa), e ne risultò Jehōvāh»<sup>66</sup>
- a) la ND chiarisce subito che Jehovah è reso in italiano con Eterno (appositamente tagliato) e non

<sup>65</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 698

<sup>66</sup> ND, 329-330

con Geova, che non è la traduzione di YHWH

- b) YHWH era un nome troppo sacro per essere pronunciato, dunque nulla a che vedere con la superstizione
- c) Jehōvāh (o Geova) non è la traduzione in italiano del tetragramma YHWH, ma è l'insieme dello stesso con le vocali di *Adōnāi eoa* (anche questa parte appositamente tagliata).

Lo stesso discorso è valido, ad esempio, per le pagg. 708-709 del libro di Felice dove si dice che la «ND riconosce la validità del nome Geova, in quanto in Genesi 22:14 traduce con "Jehovah"»; anche li c'è il nome "l'Eterno provvede" e non Geova.<sup>67</sup>

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>68</sup>

#### Accuratezza nelle affermazioni.

«I testimoni di Geova sono un'organizzazione di verità. Dovremmo voler dichiarare la verità ed essere sempre assolutamente accurati in tutti i particolari. Questo si dovrebbe fare non solo riguardo alle dottrine ma anche nelle citazioni, in ciò che diciamo intorno ad altri o nel modo in cui li rappresentiamo, e negli argomenti che implicano dati scientifici o notizie di cronaca. Le affermazioni errate fatte a un uditorio possono essere ripetute e l'errore

può essere ingrandito. Le inesattezze che sono riconosciute da un uditorio suscitano dubbi in quanto all'autorità dell'oratore su altri punti, forse mettendo anche in dubbio la veracità del messaggio stesso»<sup>69</sup> (il grassetto è mio)

#### **ESODO 3,14**

A ciò Dio disse a Mosè: "Io mostrerò d'essere ciò che mostrerò d'essere". E aggiunse: "Devi dire questo ai figli d'Israele: 'Io mostrerò d'essere mi ha mandato a voi'". (NM)

Io sono colui che sono CEI,<sup>71</sup> CEI,<sup>08</sup> NR, NVP, ND, NA, CON, GA, RL, ND, BCC, NIV, BED, SBT, SBTI, PIB, SBS, SBA, UTET, MA, BPM sono quello che sono(mostro di essere) TIV Io sono Colui che è RI Io sarò sempre quello che sono TILC Io sono colui che sarò TOB Io sono mi ha mandato LB

Vediamo alcune citazioni di Felice e come sempre le completiamo con le parti mancanti in rosso.

O - 1) "... Dio dimostra il suo essere di fronte al 'nulla' degli dei, mediante gli interventi..." − CEI

• «Le consonanti ebraiche del nome di Dio JHWH si collegano col verbo 'essere'. Dio dimostra il suo essere di fronte al 'nulla' degli dei, mediante gli interventi salvifici e irresistibili a favore del popolo eletto»<sup>70</sup>

25

<sup>67</sup> ND 331

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Manuale per la Scuola..., 110, § 10,11

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> CEI, 49

- o 2) "... l'accento è sull'attività dell'Essere divino... equivale perciò a: Egli (lo) realizza, attua le promesse, le parole che dice, che ha detto e dirà..." GA 3 vol
- «Grammaticalmente può trattarsi sia delle terza persona della forma verbale semplice (egli è), sia della terza persona delle forma verbale causativa (egli fa essere)... Sebbene nella Bibbia ebraica il nome ricorra ca. 6823 volte, dopo l'esilio babilonese gli Ebrei, per rispetto, evitarono di pronunciarlo... divenne perciò un nome ineffabile così che la versione greca seguita dalla latina lo traduce con Signore e il testo dei Masoreti diede al nome Jahve le vocali di Adonai, talvolta quelle di Elohim... suggerendo così la lettura Adonai (= Signore). Dall'incomprensione del procedimento dei Masoreti derivò la pronuncia Jehova, usata per a prima volta nel 1303 e che è certamente falsa... Nella forma verbale semplice, il senso del nome divino Jahve è Egli-È, mentre Dio parlando di sé dice Io sono; secondo la natura particolare del modo ebraico corrispondente al passato-presente-futuro: Egli era-è-sarà. Come si deduce dal contesto e dalla circostanza storica; non si tratta dell'affermazione di una esistenza quieta, astratta, oziosa, a sè stante, ma l'accento è sull'attività dell'Essere divino rispetto al creato, equivale perciò a: Egli (lo)-realizza, attua le promesse, le parole che dice, che ha detto e dirà. Come Egli-È, così indubbiamente saranno le sue promesse: la realizzazione di queste è tanto certa quanto il fatto che Egli-È»<sup>71</sup>

È palese come solo la citazione completa della GA1 chiarifichi e illumini tutta la problematica.

Alla voce *Dio* del *DCBNT* la citazione di Felice dice così:

- o 3) Dio "... (Es 3,14; \*Th. Boman, Das hebräische Denken, 27 ss, ritiene che in ebraico hajāh significhi <<agire>> piuttosto che <<essere>>; sarebbe quindi da tradurre: io agisco, in quanto agisco, e precisamente nella storia salvifica...)...".
- «Il nome divino jahve deriva con ogni probabilità dalla radice hwh = hjh e significa colui che è, l'esistente. A Mosè egli si è rivelato come «io sono» (Es 3,14; \*Th. Boman, Das hebräische Denken, 27 ss, ritiene che in ebraico hajāh significhi <<agire>> piuttosto che <<essere>>; sarebbe quindi da tradurre: io agisco, in quanto agisco, e precisamente nella storia salvifica...)..."»<sup>72</sup>

Così è anche incompleta la citazione del Commento della Bibbia Liturgica:

- O 4) "La spiegazione suppone che il nome Yahveh derivi dalla radice *hayah*, essere, nella sua forma verbale di imperfetto, e, per conseguenza, interpreta: «Sarò colui che sarò»..."
- «La spiegazione suppone che il nome Yahveh derivi dalla radice hayah, essere, nella sua forma verbale di imperfetto, e, per conseguenza, interpreta: «Sarò colui che sarò» oppure nella forma di presente «Sono colui che sono». Le sfumature precise di questa frase sono oggetto di discussione»<sup>73</sup>

# Si legge in altri commentari:

Dio si presentò a Mosè come il Dio di suo padre, Dio di Abramo, Isacco e Giacobbe, e «in tale veste gli svelò il proprio nome (*'ehjeh 'ašer 'ehjeh*) "Io sono colui che sono", Es 3,14; il verbo 'essere', però, va liberato da una concezione statica... per attribuirgli il senso di un'attività dinamica»<sup>74</sup>

«E disse Elohim a Mosè: Io sono colui che sono»<sup>75</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> GA1, 163-164

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> DCBNT, 488

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> CBL, 165

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> NDTB, 1027

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> ESODO, *Ebraico, Greco, Latino, Italiano*, = Bibbia Ebraica Interlineare, Piergiorgio Beretta (a cura di), San Paolo, Torino 2000, 13

«Nel XIII secolo a.C., il giovane Mosè aveva ricevuto sul Sinai la misteriosa rivelazione del nome di Dio, "Io sono colui che sono" oppure "Io sono colui che è" o semplicemente "Io sono" (in ebraico *'ehjeh*, in greco *ho ôn*, l'essente)»<sup>76</sup>

Pur ricordando la legittimità di alcune diverse forme verbali, e il fatto che lo stesso verbo essere non sia da intendere in modo statico o ontologico ma piuttosto dinamico e operativo, le molteplici versioni bibliche, le citazioni incomplete di Felice e le spiegazioni di altri dizionari sopra riportate, concordano, così come dice l'ebraico, il tempo presente del verbo essere, *egli è* o *egli fa esistere*, con le eventuali spiegazioni ed approfondimenti nelle note. Infatti quasi nessuna versione rende come la *NM*.

Inoltre, la posizione di Felice, in verità, è un depistaggio per evitare il cuore del problema: annullare (come si è visto dalle citazioni tagliate) il tempo presente che potrebbe veicolare pericolosi riferimenti all'identità e alla persona di Gesù.

Vediamo in tal senso qualche utile commento.

«Nel NT il nome di Jahvè va visto in stretta correlazione con le parole «Io sono», messe in bocca a Gesù (cf Gv 8,24.28.54; 13,19; Ap 1,18) che suonano assai simili a una professione di fede nell'appartenenza di Gesù al mondo divino»<sup>77</sup>

Per dare un interessante e sicuro riferimento, ecco la traduzione ufficiale e il commentato ad *Es* 3,14 del Rabbino Dario Disegni:

«E il Signore rispose: "Io sono quello che sono" e aggiunse: "Io sono mi manda a voi"... Le espressioni di questo verso e del seguente sono oscure forse volutamente. Ne sono state tentate varie spiegazioni, fra le quali è difficile scegliere. In queste parole è, a quanto pare, da vedersi un'allusione al nome divino, che noi non pronunziamo, scritto con le lettere J. H. V. H. che contengono la radice del verbo che significa "essere". L'espressione può significare: l'eternità, l'immutabilità di Dio. Il fatto che Egli è l'Essere, Esistente per Se Stesso, può voler dire: "Poco importa il Mio nome, quel che importa è che Io sono". Altra spiegazione: l'Essere di cui l'esistenza ha la sua causa in Se Stesso, e non mutua la sua origine da alcun altro essere»<sup>78</sup>

Anche se il nome YHWH potrebbe avere un'origine preisraelitica, questo testo fondamentale lo vuole legare ad un'antica forma del verbo *essere*, *essere agendo*: hawâh. Certo è che la frase enigmatica *Io sono (o sarò) colui che sono (o sarò)* non ne spiega facilmente il testo. Si può intendere *Io sono colui che sono*, cioè non voglio o non posso dire chi sono, nel senso che è impossibile esprimere totalmente il mistero di Dio imprigionandolo nelle parole.

Lo si può anche comprendere come *Io sono colui che è*, in opposizione agli dei che non sono nulla o che sono niente, come ha inteso la traduzione greca dei LXX.

Comunque sia, tutti questi significati sottolineano che il contesto parla di Dio presente con Mosè per aiutarlo nell'opera della salvezza e che la formula verbale usata in ebraico ha valore sia di presente che di futuro. Infatti la versione TOB *Io sono colui che sarò*, vuole affermare: *Io sono là, con voi, come voi vedrete*. Nella storia della salvezza degli uomini, Dio passo dopo passo manifesterà lo stesso pensiero utilizzando diverse espressioni presenti nei profeti. Così la formula di Ap 1,4.8: *Egli è, egli era ed egli viene*, è uno sviluppo dell'*Io sono* di Es 3,14.<sup>79</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Romano Penna, *Il DNA del Cristianesimo. L'identità cristiana allo stato nascente*, San Paolo, Cinisello Balsamo, 160

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> DTBT, 105

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> BED, 95

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Cfr TOB, a), 140

«Questo passo [Es 3,14] contiene in potenza gli sviluppi che gli darà il seguito della rivelazione; cf. Ap. 1,18: "Egli era, egli è ed egli viene, il padrone di tutto"»<sup>80</sup>

«L'ebraico si può tradurre lett.: "Io sono ciò che io sono" (o "io sarò ciò che io sarò")... Si può però tradurre l'ebraico anche lett.: "Io sono colui che sono" (BC), e, secondo le regole della sintassi ebraica, ciò corrisponde a: "Io sono colui che è" (BJ), "Io sono l'esistente"; così lo hanno compreso i traduttori della LXX: *Egō eimi ho ōn*... Questo passo contiene in potenza gli sviluppi che gli darà il seguito della rivelazione, cf. Ap 1,8: "Colui che è, che era e che viene, l'Onnipotente»<sup>81</sup>

«Nel Vangelo di Giovanni Gesù si pone scandalosamente in rapporto diretto e addirittura di precedenza con Abramo con l'affermare: "Prima che Abramo fosse io sono" (8,58), equiparandosi cioè a Dio stesso ma sottolineando pure la continuità storica e ideale con il patriarca. E Pietro, il giorno della Pentecoste, ricorderà solennemente ai giudei che il Dio di Abramo, di Isacco e di Giacobbe, il Dio dei nostri padri ha glorificato il suo servo Gesù, da loro consegnato e rinnegato di fronte a Pilato" (Atti 3,12.13). Perfino nell'annuncio sconvolgente della risurrezione di Gesù, dunque, non ci si dimentica che il Dio dell'evento più inatteso è in continuità con una storia e un popolo, che rappresentano la migliore preparazione al vangelo. Anche la solenne ed enigmatica espressione che leggiamo nell'Apocalisse, "Colui che è e che era e che viene" (1,4.8; cfr. 11,17; 16,16,5) riprende in qualche modo questa prospettiva, compresa nella fede ebraica del Dio della storia, "immischiato" nelle vicende umane. E Giovanni sa bene che il Dio di cui si parla è legato alla persona e al destino di Gesù, di cui l'anonimo autore della lettera agli Ebrei sottolinea che "è lo stesso ieri, oggi, e nei secoli" (13,8)»<sup>82</sup>

#### PROVERBI 8,22

Geova stesso **mi produsse** come il principio della sua via, la prima delle sue imprese di molto tempo fa (NM)

Nel testo ebraico di  $Pr \ 8,22$  è usato  $Pr \ 9,22$  e usato Pr

Mentre tale traduzione fu seguita scrupolosamente dalle versioni greche di Aquila, Teodozione e Simmaco che resero קנה = qanah con ektèsato (da κτάομαι = acquistare, ottenere), la LXX (Settanta), invece, tradusse qanah (קנה) con ektisen (dal verbo κτίζω) cioè mi fece, mi creò, mi costruì, mi fabbricò, mi diede alla luce. Pur essendo tale verbo molto efficace dal punto di vista figurato, la LXX aprì la strada ad interpretazioni carnali e giustificò traduzioni ariane o semiariane errate (mi creò), peraltro anche presenti in alcuni Padri della Chiesa (Tertulliano, Clemente Alessandrino, Taziano, Origene, Eusebio di Cesarea)<sup>83</sup> e in non poche autorevoli Bibbie antiche e moderne.

La LXX fu quindi seguita dal Targum, dalla Vulgata Siriaca e dalla Vetus Latina. Il suo errore si propagò poi anche ai libri deuterocanonici, dove la traduzione dell'ebraico *qanah* (קנה) con *ektisen* 

<sup>80</sup> BG,74 134

<sup>81</sup> BG<sup>08</sup>, 131

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Cfr Romano Penna, Il DNA del Cristianesimo..., 161; cfr. C.H. Williams, I am He. The Interpretation of 'Anî Hû' in Jewish and Early Christian Literature, Mohr, Tübingen 2000

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Clemente Alessandrino, Stromata, V, 14 (*Sapienza* **creata** *per prima*); Taziano, Orazione, V (*Opera primigenia*); Tertulliano, Contro Prassea, VI (*Sapienza seconda persona* **creata**); Eusebio di Cesarea, Storia Ecclesiastica, I, 2, 6 (*Sola* **creatura** *di Dio preesistente al mondo*).

(da κτίζω = creare) invece che con ektèsato (= possedere) si ritrova in vari punti (ad esempio Sir 1,4 e 24,8).

Il primo a rendersi conto del carattere fuorviante della traduzione greca fu Dionigi Papa (259-268) che chiarì il vero significato del verbo ebraico qanah (קנה) in una lettera alla comunità di Cesarea in Cappadocia e in due lettere al Vescovo Dionigi di Alessandria. L'errore non sfuggì neppure a Gerolamo, che nella Vulgata rese Pr 8,22 con "Dominus **possedit** me in initio viarum suarum, antequam quidquam faceret a principio".

Nel IV secolo la controversia ariana infuriò, prendendo le mosse dall'errata traduzione di *Pr.* 8,22 e trovando terreno fecondo nell'ignoranza quasi totale dei testi ebraici e nella fiducia sregolata accordata dai cristiani alla versione greca dei LXX.

Paradossalmente la difesa del testo originale non venne né da Alessandro, né da Atanasio né dai Padri Conciliari riuniti a Nicea (che non vollero mettere in dubbio la LXX) ma dal più onesto dei vescovi filo-ariani (Eusebio di Cesarea). Nonostante la disponibilità al dialogo e qualche simpatia inizialmente mostrata verso Ario, Eusebio di Cesarea rifiutò le interpretazioni più radicali legate al pensiero unitario ed ariano - già prima di Nicea - sottolineando la profonda differenza tra generazione del Figlio e creazione dell'universo<sup>84</sup> e - dopo Nicea - citando le autorevoli versioni greche di Aquila, Teodozione e Simmaco.<sup>85</sup> Molto onestamente lo stesso Eusebio ci ricorda anche come - nel 320 circa - l'imperatore romano Costantino avesse fatto pervenire ad Ario e ad Alessandro (vescovo di Alessandria d'Egitto) una severa lettera nella quale rimproverava i due per aver diviso il popolo a causa di un'inutile questione - peraltro riguardante l'interpretazione di un passo veterotestamentario (cioè *Pr.* 8,22) - sollevata senza alcuna necessità e solo per spirito di vana contesa.<sup>86</sup>

Nei secoli successivi larga parte dei Padri della Chiesa seguì l'interpretazione di Atanasio secondo cui "creare" va riferito alla Sapienza incarnata (Gregorio Nazianzeno, Gregorio di Nissa e Ambrogio). La difesa del testo originale ebraico  $\pi$  ( $\alpha$ ) (invece di κτίζω), fu invece portata avanti da Eusebio di Cesarea, da Epifanio di Salamina, da Gerolamo  $\alpha$ 0 e da Basilio. Questo a proposito dice:

«Non dobbiamo ignorare il fatto che altri interpreti, che hanno colto più adeguatamente il significato dell'ebraico, traducono *ektêsato me* invece di *ektisen*. Ciò offrirà a loro [gli Ariani] il maggior ostacolo contro la bestemmia della loro interpretazione creaturale. Infatti colui che disse: "Ho generato un uomo attraverso Dio", manifestamene usò l'espressione non come creatore di Caino, ma come suo generatore»<sup>88</sup>

Di seguito alcune citazioni di Felice e quelle complete con le parti mancanti in rosso

- o 1) "8,22 Il verbo ebraico *qananì* è tradotto «mi ha creato» dai LXX, sir e Targum..." BG
- «Qui essa stessa rivela la sua origine (generata prima di ogni creatura,vv 22,26), la parte attiva che ebbe nella creazione (vv 27-30)... La dottrina sulla sapienza, appena abbozzata nell'AT, sarà ripresa nel NT che le farà compiere un progresso nuovo e decisivo applicandola alla persona del Cristo... 8,22 il verbo ebraico qananì è tradotto «mi ha creato» dai LXX, sir e Targum... La traduzione «mi ha acquistato» o «mi ha posseduto» (Aquila, Simmaco, Teodozione) è stata ripresa da San Girolamo

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Dimostrazione Evangelica, V, 1

<sup>85</sup> De Ecclesiastica Theologia, III, 1-3

<sup>86</sup> Eusebio di Cesarea, Vita di Costantino, II, 61-73

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Eusebio, De Ecclesiastica Theologia, III, 1-3; Epifanio, Contro le Eresie, LXIX, 25; Basilio; Gerolamo, Commentario su Isaia, XXVI, 13; cfr. anche Corso completo di studi biblici. Il messaggio della salvezza 3, III ed., Elle Di Ci, Leuman 1971, 605

<sup>88</sup> Basilio, Contro Eunomio, II, 20; PG 29.616-17

(volg.) forse per combattere l'errore di Ario che rendeva il Verbo (identificato alla sapienza) una creatura»<sup>89</sup>

Come si vede, è solo con la citazione inserita nel suo contesto che emerge il vero pensiero della fonte citata.

- O 2) **Sapienza** "... Creata prima del cosmo (Pro 8,22-31)..." **Creazione** "... qānāh... significa creare, produrre..." (DCBNT)
- «Sapienza... Creata prima del cosmo (Pro 8,22-31)... non solo è presente alla creazione, ma è "creatrice" essa stessa (7,12)... Questa cristologia si aggancia alla concezione veterotestamentaria e giudaica della sapienza nascosta in Dio prima della creazione del mondo (Pro 8; Sir 24)».

«Creazione... b) qānāh (tradotto 3 volte con ktìzō) significa creare, produrre... La sapienza (Pro 8,22), intesa come essere mediatore del cielo, esiste ancor prima che da Dio fosse creato il mondo»<sup>90</sup>

Ugualmente il DCBNT, dove solo nella citazione completa si chiarifica il suo pensiero.

Comunque non è certo possibile in poche righe riassumere tutta una trattazione di molte pagine. Cristo come sapienza è un tema fondamentale del NT, basta solamente leggere le citazioni complete per avere già un'idea più chiara sulla natura della sapienza: se la concezione veterotestamentaria e giudaica riteneva che la sapienza fosse **nascosta in Dio prima della creazione del mondo**, è chiaro che non poteva essere una sua creatura.

Inoltre il verbo qānāh acquista qui il significato di *creare*, *produrre* solo perché è tradotto con *ktìzō* (vedi tutto il discorso della traduzione dei LXX), altrimenti significa *generare*, *possedere*.<sup>91</sup>

#### Scrive ancora Felice:

- O 3) "La sapienza, creatura privilegiata di Dio 8, 22-23. Creata prima di ogni altra creatura... una volta creata come primizia, la sapienza non resterà inattiva..." Commento della Bibbia Liturgica, San Paolo
- «La sapienza, creatura privilegiata di Dio 8, 22-23. Creata prima di ogni altra creatura... Dall'eternità sono stata costituita, fin dal principio prima che cominciasse la terra... Una volta creata come primizia, la sapienza non resterà inattiva... Questo testo di proverbi 8,22-31 rappresenta una tappa importante sulla via verso la rivelazione del domma trinitario»<sup>92</sup>

Anche questa citazione completa si commenta da sola.

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>93</sup>

#### Seguono altri commenti:

«22 La Sapienza era con Dio prima della creazione; è dunque la Sapienza essenzialmente divina» 94

«La sapienza è qui rappresentata come esistente *ab aeterno*, anteriore a ogni opera della creazione. Essa è nello stesso tempo un attributo di Dio e da Lui distinta, generata da Lui. Il passo prepara la

<sup>89</sup> BG<sup>71</sup>, 1303

<sup>90</sup> DCBNT, 1670.1673, 401

<sup>91</sup> Cfr digilander.libero.it/domingo7/LA%20SAPIENZA%20DI%20DIO%20(Proverbi%208)

<sup>92</sup> CBL, 473-474

<sup>93</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

<sup>94</sup> RI, 808

via al concetto della distinzione delle persone in Dio. Abbiamo qui una prefigurazione del Verbo»<sup>95</sup>

«Essa... è un essere concreto, vivente e operante accanto a Dio. Ma non è una creatura, è un essere divino poiché esisteva prima che Dio nulla creasse (vv. 22-26), e concorse alla creazione d'ogni cosa (vv. 27-30). Si direbbe un attributo essenziale di Dio; ma viene personificata con sì forte rilievo, che da questa descrizione a distinguere più persone in Dio non c'era che un passo. Il passo fu varcato quando la Sapienza divina s'incarnò in Gesù Cristo» <sup>96</sup>

**«8.**-22-31. La sapienza personificata è un essere divino, partecipa alla creazione e sta tra gli uomini. Queste riflessioni sulla sapienza... prepareranno la dottrina del N.T. su Gesù Cristo Sapienza di Dio incarnata: Mt 11,19; Lc 11,49; 1Cor 1,24-30; Col 1,16-17; Gv 1,1ss; 6,35»<sup>97</sup>

«Dio mi possedette (qānāh) (11) qual principio delle sue azioni, prima delle sue opere, fin d'allora... (11) Benchè il verbo tecnico per indicare la creazione sia bārā numerosi moderni, basandosi sulla versione greca dei Settanta e sul confronto delle lingue semitiche, ammettono per qānāh il significato di "creare" (cfr. Gen. 14,19.22; Deut. 32,6): in tal caso la Sapienza sarebbe una semplice creatura di Dio e non avrebbe alcun diritto alla ipostatizzazione. Per contro, altri sostengono per questo verbo il significato di "acquistare" "possedere": avremmo allora un'origine per generazione (vv. 24-25), che potrebbe applicarsi alla generazione eterna del Verbo» 98

«a Il Signore mi ebbe con sé, altri traducono: il Signore mi produsse, o: mi possedé. Ebr. qanah, acquistare, cfr. 4:5,7; vd note a Ge 4:1» 99

«LA SAPIENZA DI DIO… È una realtà divina che esiste da sempre e per sempre (Prov 8,22-26; Eccl 24,9)»<sup>100</sup>

«Dio la ebbe in sé e la possedè, dal principio di sue vie... la possedè ab eterno, avanti ogni cosa creata, perché la sapienza increata è intrinseca alla divinità, ed è una cosa sola con lei, e con lei è eterna. Si dice che è concepita, prodotta, partorita, quasi atto che emani dalla sostanza divina, perché noi intendere non possiamo come sono in sé le cose divine; e le giudichiamo sulla norme delle umane. La sapienza è generata ab eterno, come dal Padre è generato ab eterno il Figliolo, sapienza del Padre» (MA)

«22-31. L'origine divina della Sapienza e il suo ruolo nella creazione sono sviluppati nelle due strofe seguenti. La sapienza viene da Dio ed è anteriore all'universo visibile. Questa priorità implica la superiorità su tutte le cose create. I verbi, nei vv. 22-25, che descrivono l'origine della Sapienza, possono essere tutti associati alla generazione e alla nascita. In tutte queste espressioni l'autore cerca di affermare, nel miglior modo possibile, la priorità assoluta della Sapienza e la sua origine divina anteriore a tutta la creazione... 22. il Signore mi generò: il verbo qānā generalmente significa "acquistare"; qui implica l'acquisto per via della nascita (cfr. Gen 4,1; Dt 32,6; Sal 139,13). L'interpretazione "Il Signore mi creò" (anche Tg e Sir) fu causa di serie difficoltà con gli Ariani, i quali usavano questo testo per sostenere la natura creata del Logos. "Il Signore mi possedette" di

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> NA, 684

<sup>96</sup> PIB V, 33

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> CEI, 608

<sup>98</sup> Il Messaggio della Salvezza 3..., 605

<sup>99</sup> SBT, 697

<sup>100</sup> DTB, 1156

Girolamo riflette Filone, Aq, Simm e Teodozione» 101

A riguardo, anche se lo si è già ricordato, ribadiamo «l'acuto commento di Basilio (*Contra Eunomium* 2.20; PG 29.616-17): "Non dobbiamo ignorare il fatto che altri interpreti, che hanno colto più adeguatamente il significato dell'ebraico, traducono *ektêsato me* invece di *ektisen*. Ciò offrirà a loro [gli Ariani] il maggior ostacolo contro la bestemmia della loro interpretazione creaturale. Infatti colui che disse: "Ho generato un uomo attraverso Dio", manifestamene usò l'espressione non come creatore di Caino, ma come suo generatore"» <sup>102</sup>

Mi ebbe con sé NR, RI, SBT, SBA, MA
Mi ha creato NVP, CEI,<sup>71</sup> GA2, GCC, CEI,<sup>08</sup> BED, BPM
Mi possedette ND, CON, NA, PIB, SBTI,<sup>103</sup> PIB, UTET, TIV
Ha generata TILC, TOB
Mi formò RL
Mi ha portato (via come la prima delle sue opere) NIV
Mi ha formato LB

## **EZECHIELE 9,4**

E Geova gli diceva: "Passa in mezzo alla città, in mezzo a Gerusalemme, e devi apporre **un segno** sulla fronte degli uomini che sospirano e gemono per tutte le cose detestabili che si fanno in mezzo ad essa". (NM)

tau CEI,<sup>71</sup> CEI,<sup>08</sup> NA, GA2, GCC, CON, RI, SBTI, PIB, UTET, MA, BPM segno TOB, NR, LU, ND, LB, NIV, BED, SBT, SBA, SBS, TIV una T NVP una croce BJ

un segno a forma di T TILC

«TOB: traccia un segno. Questo segno riproduce la lettera ebr. tau che aveva anticamente la forma di una croce»<sup>104</sup>

«Il *tau*, ultima lettera dell'alfabeto ebraico, aveva in quei tempi la forma di croce; essendo di forma così semplice, era spesso impiegata per contrassegnare oggetti» <sup>105</sup>

«*Un tau*: l'ultima lettera dell'alfabeto ebraico, che si scriveva allora a forma di croce e serviva anche a contrassegnare un documento (Ap 7,2s)»<sup>106</sup>

«Un thau... un segno sulla fronte dei giusti. Forse il termine (thau) esprime anche la forma del

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> GCB, 639

<sup>102</sup> Idem; Si riferisce a Gen 4,1: il nome di Caino (ebr. Qayin), viene fatto derivare da qanah = acquistare.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> SBTI «22. Questo sublime canto della sapienza ci rivela una persona divina, ordinatrice dell'universo, una persona increata, creatrice. È la persona del Verbo. Da questa rivelazione al prologo di San Giovanni si può dire che c'è un solo passo»

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> TOB, 1011

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> RI, 1147

<sup>106</sup> CON,1561

segno: la piccola croce dell'antica scrittura fenicio-samaritana (+,×)» 107

«9. 4 Tau, ultima lettera dell'alfabeto ebraico, che nella grafia antica aveva forma di croce. Coloro che ricevevano in fronte tal segno dall'*uomo vestito di lino*, cioè in abito sacerdotale, saranno risparmiati»<sup>108</sup>

«Il tau, ultima lettera dell'alfabeto ebraico, nella scrittura antica aveva la forma di una croce» 109

«La *Tau* ( = T) è l'ultima lettera dell'alfabeto ebraico e si scriveva come una crocetta. Per questo alcune traduzioni adottano qui il termine croce. Cf Ap 7 e 9,4»<sup>110</sup>

«un tau: alla lettera; BJ traduce: "una croce". Il tau aveva infatti, nell'alfabeto antico, la forma d'una croce» <sup>111</sup>

«mark. A taw, the last letter of the Hebrew alphabet, which originally looked like an "X"... those who grieve and lament. The remnant - (segno. Un tau, l'ultima lettera dell'alfabeto ebraico.....)» 112

«4 Il *tau*, l'ultima lettera dell'alfabeto ebraico, nell'antica grafia, aveva forma di croce, e i Padri della Chiesa non hanno mancato di rilevare la coincidenza di questo segno di salute col segno di Cristo» <sup>113</sup>

«segna un Tau: Coloro che devono essere risparmiati vengono segnati in fronte con un Tau, l'ultima lettera dell'alfabeto ebraico (che somiglia a una X)»  $^{114}$ 

«Gli innocenti, da risparmiarsi, vengono marcati con un segno convenzionale: la lettera *tau* dell'alfabeto ebraico, che nella scrittura più antica aveva esattamente la forma di una croce. Non c'è da meravigliarsi per il fatto che i Padri notarono con compiacenza tale coincidenza (Apoc. 7,3; 14,1)» (UTET)

«Il thau è l'ultima lettera dell'alfabeto ebraico: esso aveva dapprima la forma d'una croce, che, secondo l'insegnamento segreto e misterioso degli Egiziani e di altri popoli dell'antichità, era il simbolo della vita. Si è contestato che il thau abbia realmente avuto la forma d'una croce; ma esso è un fatto, posto, in questi ultimi tempi, fuor di dubbio dalla scienza archeologica. E però la croce, anche prima di Gesù Cristo, era già un segno di redenzione» (MA)

Contrariamente a quanto ritiene Felice, non c'è nessuna pressione da parte di alcuno affinchè la NM, come hanno fatto altre versioni, debba necessariamente rendere *croce* o *tau* e non *segno*.

Rendere *croce* è legittimo quanto dire *segno*, perché, come ricordano bene le note in calce delle bibbie citate, la parola *tau* è l'ultima lettera dell'alfabeto ebraico che presenta la forma di una crocetta: la versione *croce* dunque non è per nulla una forzatura.

Ciò che emerge, piuttosto, è un'eccessiva preoccupazione (del resto comprensibile nel contesto di

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> GA2, 955

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> NA, 946

<sup>109</sup> CEI, 847

CEI, 84/

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> NVP, 1338

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> BG<sup>71</sup>, 1836 <sup>112</sup> NIV, 1231

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> PIB, 1512

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> GCB, 453

una versione come la NM) nel voler evitare qualsiasi riferimento a questa possibile e legittima accezione. Questo perché i TdG affermano che Gesù morì su un palo e non su una croce.

Interessante a riguardo un confronto con il passo di *1Sam* 21,14 (o diversamente numerato in 13 a secondo dell'adesione o meno tra il testo masoretico e la LXX). Qui la NM rende curiosamente "faceva segni *di croce*" in riferimento al re Davide che, così si legge nel testo, fingendo un momento di follia cominciò a fare il pazzo e *tracciava segni* sui battenti delle porte facendosi colare la saliva sulla barba. Il termine ebraico in questione, per l'evidente corruzione del testo, indica semplicemente qualcosa come "fare dei segni", "scarabocchiare", o più sensatamente "battere sulle porte" (LXX), come ampiamente segnalato dagli editori dei testi critici, e non *segni di croce*, forzando così il testo stesso. Evidentemente è stato così gioco forza per la NM alludere che "tracciare dei segni di croce" sia un gesto che si addice a un folle.

Come si può notare nessuna delle bibbie sotto elencate rende il termine "croce":

#### 1Sam 21,14(13)

segni sui battenti TIV, NR, NA, RL, SBA, SBT, TOB, GCC, SBS, CEI,<sup>71</sup> UTET, BPM scarabocchiava sui battenti NVP he scratched on doors LB making marks NIV battere contro i battenti RI, sgorbi sui battenti ND segni e figure BED segni strani CEI,<sup>08</sup> TILC, BG,<sup>08</sup> urtava nei battenti SBTI, MA faceva pazzie PIB tamburellava sui battenti CON, GA1

Viceversa, dove invece sarebbe stato più indicato sostenere la resa "fare segni di croce" come *Ez* 9,4 in quanto il testo non presenta gli stessi problemi di *1Sam* 21, il termine *croce* non appare. Infatti il segno grafico del *tau* paleo-ebraico presente nel testo e riconducibile a qualcosa come una "X", è stato dalla Chiesa visto come una prefigurazione della croce di Cristo. Ma dal momento che in *Ez* 9,4 si parla di "marcare le persone virtuose con simbolo" e non del gesto di un folle, la menzione della croce non è stata minimamente presa in considerazione dalla NM, dove invece sarebbe stata più indicata. In conclusione, mentre va bene riportare la *croce* - dove non è presente - perché in un contesto di follia come *1Sam*, non lo è in un contesto di salvezza come in *Ez* 9,4.

Riguardo poi, come ritiene la stampa dei *TdG*, alle presunte connessioni tra la forma della croce e il dio Tammuz, è da notare come in Ezechiele si scelga la forma del *tau* per marchiare la fronte di chi si salverà dalla strage, proprio poco dopo aver condannato il culto di quella divinità (8,14).<sup>115</sup>

#### **ISAIA 7,14**

Perciò Geova stesso vi darà un segno: Ecco, la **fanciulla** stessa effettivamente rimarrà incinta, e partorirà un figlio, e certamente gli metterà nome Emmanuele (NM)

«1) L'ebr. ha due vocaboli per indicare la vergine: betûlāh e'almāh o na'arāh (= la giovane fanciulla)... betûlāh indica sempre la vergine integra... 'almāh invece indica semplicemente la fanciulla o la donna

<sup>115</sup> Cfr Valerio Polidori, LA BIBBIA DEI..., 136-138

giovane nell'età che va dalla pubertà al primo parto» 116

Nel testo greco, il vocabolo 'almāh, "ragazza pronta per generare" di *Is* 7,14, indica una donna in età da marito, e non la *vergine integra*. Però si deve ammettere che la verginità di solito è inclusa in quest'ultimo concetto<sup>117</sup> e che gia gli antichi Ebrei, traducendo il brano in greco (Bibbia dei LXX, nel II sec. a.C.), mostrarono espressamente di intendere il testo nel senso di un parto di una vergine (= *parthènos*). La tradizione esegetica cattolica ha mantenuto costantemente l'interpretazione messianica, che si legge in maniera molto chiara in *Mt* 1,23ss.

Tale annuncio nel brano di *Is* 7,14 è visto non tanto in forza del significato del vocabolo ebraico tradotto con *vergine* già prima della nascita di Cristo, quanto piuttosto per tutto il contesto, che presuppone una nascita prodigiosa (v.11) non affermabile nel caso di una giovane che abbia avuto un figlio secondo le leggi normali della natura.<sup>118</sup>

Che poi, come ritiene Felice, «il termine "vergine" tende senza dubbio a confermare la nascita verginale di Gesune 19 è fuori luogo, in quanto questa particolare nascita è confermata nell'annunciazione dell'angelo a Maria in Mt 1,25: "... prese con sè la sua sposa, la quale senza che egli la conoscesse (...ma non si accostò a lei fino a...) partorì un figlio".

È proprio qui che Matteo intende sottolineare la verginità di Maria alla nascita di Gesù, senza per altro affermare né smentire che essa abbia avuto in seguito rapporti con Giuseppe.

Giovane RL, NR, CON, TILC, TOB, BED, SBT, SBS, SBA vergine ND, RI, GA, CEI,<sup>71</sup> CEI,<sup>08</sup> IBE, NVP, GCC, PIB, BLM, KIT, SBTI, PIB, UTET, TIV, MA, BPM fanciulla NA

«la giovane. Questa profezia annunziava la nascita del Messia da una vergine, come documenta il N.T. (Mt 1:23). Il termine ebr. fa riferimento a una donna non sposata e significa "vergine" (Ge 24:43; Pr 30:19; Ca 1:3; 6:8)» (SBA)

«TOB: *giovane donna*; il gr. ha: *vergine*. Dal II sec. a.C. e forse già prima, una parte della tradizione ebraica ha dunque visto in questa nascita eccezionale, ancora attesa, la nascita verginale del messia» 120

Come abbiamo visto la SBT in *Is* 7,14 rende "giovane" e rimanda a *Mt* 1,23 che dice: «**g** *Vergine*, traduzione letterale dal gr. *parthènos* di Mt 1:23 che, a sua volta, è la citazione di Is 7:14 (secondo la versione Septuaginta). Qui è bene ricordare che le citazioni dell'Antico Testamento, riportate nel Nuovo Testamento, per la maggior parte sono prese dalla versione Septuaginta, che è l'antica traduzione del testo ebraico in lingua greca. Cfr. la nostra versione di Is 7:14, dove *giovane* è traduzione letterale dell'ebr. 'almah; in riferimento a tale termine, la caratteristica di verginità è chiaramente dedotta dal contesto. Infatti i traduttori, ebrei, della Septuaginta non hanno esitato a

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> DCBNT, 509-510

<sup>117</sup> Come ben puntualizza Felice, la giovane età non è garanzia di verginità. La traduzione greca di *Is* 7,14 si riferisce a questa donna come a "la vergine"; il riferimento originario ebraico a lei ('almāh) implica che non è sposata. Implicitamente, in quella cultura, ella avrebbe molto verosimilmente dovuto essere una vergine, anche se non c'è enfasi su questo nel testo ebraico. Pertanto si può ritenere che tutte le ā *lmāh* erano solitamente anche ragazze vergini. (*Cfr.* Raymond E. Brown, *Introduzione alla Cristologia...*, 155; *Cfr.* anche *LTB*, 297)

<sup>118</sup> Cfr. GA2, 590119 La Traduzione del Nuovo Mondo..., 102

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> TOB, *o*), 735

tradurre tale termine con parthènos, cioè vergine» 121

L'appunto che si può addebitare alla *NM* non dipende tanto dalla traduzione di 'almāh con fanciulla, che può essere legittimo, quanto piuttosto dal superficiale e appena accennato richiamo di Felice a questa "secolare" profezia messianica: "Ascoltate, casa di Davide!... il Signore stesso vi darà un segno." (v. 13) Quello che interessa è il casato di Davide in pericolo di "estinzione".

Infatti è «nella linea di *Mt* 1,23ss che l'antica tradizione cristiana ha applicato quest'oracolo a Maria, madre di Gesù, l'erede per eccellenza della dinastia davidica» <sup>122</sup>

#### PROVERBI 11,9 (Sl 101,3; Dt 13,6)

Mediante la [sua] bocca chi è **apostata** riduce il suo prossimo in rovina, ma mediante la conoscenza i giusti sono liberati (NM)

l'ipocrita RI, ND, RL, NR, SBT, SBTI, SBA, SBS l'empio TOB, NVP, NA, PIB, GCC, PIB, UTET, TIV, BPM, CEI<sup>71</sup> il bugiardo CEI<sup>08</sup> i cattivi TILC il simulatore GA2, CON, MA adulatore BED empio/malvagio NIV, LB

Da una prima visione il termine ebraico *chaneph* (o *chanef*) in nessuna delle versioni bibliche è reso con "apostata"; neanche tra le circa 800 bibbie di cui Felice dispone si legge la resa della NM. Infatti *khanef* significa *ipocrita*, *simulatore*, colui che con fare mellifluo sparge calunnie e maldicenze per distruggere il prossimo.

Nella Bibbia Ebraica del Disegni in Dt 13,6 si legge:

"E quel profeta o quel sognatore venga messo a morte poichè predicò la *ribellione* contro il Signore Dio vostro che vi fece uscire dalla terra d'Egitto..."

Nella CEI lo stesso passo invece, viene così riportato: "Quanto a quel profeta o a quel sognatore, egli dovrà essere messo a morte, perché ha proposto *l'apostasia* dal Signore, dal vostro Dio che vi ha fatti uscire dal paese di Egitto ...".

È significativo il fatto che mentre la Bibbia Ebraica del Disegni nota per la sua stretta letteralità rende il medesimo termine *ribellione*, la CEI sceglie il più generale *apostasia*.

Dal confronto di questi versetti si comprende bene come *apostasia* non sia semplicemente sinonimo di *malvagio*, *ingiusto*, *empio o contaminato*. Nel contesto in concreto, risulta chiaro che apostasia significa *ribellione*, *tradimento* (nel senso di *trasgredire*, *non rimanere fedele*, al patto stipulato con Dio).

Tradurre con *apostata* può risultare invece assai "fuorviante" se il contesto non risulta in modo inequivocabile, quello dell'apostasia.

Il termine che si più "avvicina" in ebraico al termine "apostata" proviene dalla radice *Kafàr = negare*, *opporsi* (essere miscredente, eretico), piuttosto che *chanef* = contaminare, profanare, (essere empio) Altro termine che sta per apostata è "*mumar*" ossia "cambiato", ebreo convertito ad altra religione, che ha rinnegato la propria fede, che si ribella o nega i precetti (*mumarim*) e l'intera Torà.

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> SBT, 1005

<sup>122</sup> Idem

Può essere plausibile, allora, che tale scelta potrebbe apparire giustificata da motivazioni di ordine teologico/dottrinale.

### ZACCHARIA 12,10

"E certamente verserò sulla casa di Davide e sugli abitanti di Gerusalemme lo spirito di favore e di suppliche e certamente guarderanno a **colui** che hanno trafitto, e certamente faranno lamento per Lui come nel lamento per un [figlio] unico; e vi saranno per lui amari gemiti come quando ci sono amari gemiti per un [figlio] primogenito" (NM)

guarderanno in me come a colui che hanno trafitto UTET guarderanno a me, a colui che hanno trafitto ND, RL, NR, NIV, CEI, <sup>08</sup> SBT, SBA, SBS guarderanno verso di me che hanno trafitto TOB si volgeranno a me che hanno trafitto NVP, RI, CON, SBTI, TIV, MA guarderanno a colui che hanno trafitto NA, GA2, GCC, CEI, <sup>71</sup> LB, PIB, BPM verso di me a causa di colui che hanno trafitto TILC eleveranno i loro occhi a Me per ogni ucciso BED

Anche per questo passo riporto prima la citazione di Felice e poi quella completa:

- o 1) "... BI, con il TM, ha: <<(guarderanno) a me. Colui che... La versione BC è attestata da Teodozione, volg. Ecc. e così è stata ripresa dal 4° evangelista.". BG
- «BJ con il TM, ha: <<(guarderanno) a me. Colui che... La versione BC [CEI] è attestata da Teodozione, volg. ecc. e così è stata ripresa dal 4° evangelista. La morte del "trafitto" si pone in un contesto escatologico... È un parallelo, ma nazionalizzato e ristretto, della figura del servo di Jahve (Is 52, 13-53,12; cf. anche Sal 69,27; Ez 37). Gv 19,73 vi ha visto una profezia della passione del Cristo»<sup>123</sup>
- O 2) "... altre traduzioni... verso colui che hanno trafitto... la frase successiva mette di nuovo una distinzione netta tra Dio e il suo inviato.". TILC
- «Testo ebraico oscuro; altre traduzioni possibili: verso di me che hanno trafitto; verso colui che hanno trafitto (vedi Giovanni 19,37). Il Signore si dichiara messo in causa dalla morte del suo inviato; ma la frase successiva mette di nuovo una distinzione netta tra Dio e il suo inviato» 124
- o 3) "Guarderanno a colui che hanno trafitto: ...Dhorme (...) e Jones (...) suppongono che la particella ebraica 'ēt sia la preposizione 'circa', 'a proposito di', piuttosto la particella indicante un oggetto definito. <<Guarderanno a me [cioè Jahvèh], circa colui [o coloro] che hanno trafitto>>. La traduzione <<guarderanno a colui>> è sostenuta da quarantacinque manoscritti ebraici, dalla maggior parte dei primi Padri e da testi neotestamentari come Gv 19,37; Ap 1,7...". Raymond E. Brown, Joseph Fitzmyer, Roland E. Murphy (edd.)...
- «Guarderanno a colui che hanno trafitto: Questo verso è implicato in difficoltà di testo. Il TM legge <a me> ed è seguito da quasi tutte le versioni antiche: LXX, VL, Vg, Tg, Aq, Sim e la versione siriana... Dhorme (...) e Jones (...) suppongono che la particella ebraica 'ēt sia la preposizione 'circa', 'a proposito di', piuttosto la particella indicante un oggetto definito. <<Guarderanno a me [cioè Jahvèh], circa colui [o coloro] che hanno trafitto>>. La traduzione <<guarderanno a colui>> è

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> BG<sup>74</sup>, 2063

<sup>124</sup> TILC, 751

sostenuta da quarantacinque manoscritti ebraici, dalla maggior parte dei primi Padri e da testi neotestamentari come Gv 19,37; Ap 1,7... Delcor... offre un'interessante soluzione. Egli suppone che Dio voglia dire: <<Si volgeranno verso di me [in segno di pentimento], perché una volta hanno ingiuriato e profanato il mio nome... Il NT vi scorge un significato messianico; echi di questa profezia si hanno non solo in Gv 19,37 e Ap 1,7, ma anche nei passi che parlano del <<Figlio Unigenito>> (Gv 1,18; 3,13-19; Col 1,15). Questi versi di Zaccaria, come quelli in Os 11 o Is 43,24, vogliono enunciare il mistero della 'passione' divina, reazione di Dio alle sofferenze redentrici del suo popolo eletto e specialmente del suo Figliuolo Unigenito» 125

Anche in questo caso, il lettore leggendo le citazioni e le considerazioni di Felice, sarà portato a ritenere legittima e possibile solo la versione NM e a escludere le altre. Solo ad una lettura più approfondita delle stesse fonti (ad es. la TILC o il GCB) ci si accorge invece che sono possibili due diverse traduzioni:

la prima "Guarderanno/si volgeranno a me che hanno trafitto", che segue quasi tutte le versioni antiche (TM, LXX, VL, Vg, Tg, Aq, Sim e la versione siriana), e la seconda "Guarderanno a colui che hanno trafitto", sostenuta dalla versione greca di Teodozione, da quarantacinque manoscritti ebraici, dalla maggior parte dei primi Padri e da testi neotestamentari come Gv 19,37; Ap 1,7.

Non è certo un onesto modo di procedere da parte di Felice, che tralascia importanti informazioni per giustificare a senso unico la sua visione. Non possono mancare le importanti raccomandazioni:

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>126</sup>

### Accuratezza nelle affermazioni.

«I testimoni di Geova sono un'organizzazione di verità. Dovremmo voler dichiarare la verità ed essere sempre assolutamente accurati in tutti i particolari. Questo si dovrebbe fare non solo riguardo alle dottrine ma anche nelle citazioni, in ciò che diciamo intorno ad altri o nel modo in cui li rappresentiamo, e negli argomenti che implicano dati scientifici o notizie di cronaca. Le affermazioni errate fatte a un uditorio possono essere ripetute e l'errore può essere ingrandito. Le inesattezze che sono riconosciute da un uditorio suscitano dubbi in quanto all'autorità dell'oratore su altri punti, forse mettendo anche in dubbio la veracità del messaggio stesso» 127 (il grassetto è mio)

«Così con la versione greca di Teodozione. La TOB, seguendo l'ebr. e i LXX, traduce: *guarderanno verso di me che hanno trafitto*. In questo caso, Dio, con linguaggio realistico, si dichiara lui stesso toccato dalla morte inflitta al suo inviato; ma il seguito della frase distingue nuovamente Dio e il misterioso personaggio menzionato»<sup>128</sup>

«Il trafitto è, per Gv 19,17 (cfr. Ap 1,7), Cristo in croce, il Servo di Dio martire (Is. c. 53)» 129

«Essi guarderanno a me, a colui che essi hanno trafitto... a +Gv 19:37; +Ap 1:7»<sup>130</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> GCB, 508-509

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> Manuale per la Scuola..., 110, § 10,11

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> ТОВ, *p*), 1224

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> CEI, 961

<sup>130</sup> SBT, 993

«È certo una figura profetica, come mostra anche l'applicazione a Gesù, trafitto in croce, in *Gv* 19,17 (cfr. *Apoc*. 1,7). Anche se si ammette il riferimento al *Servitore di Jahve* la profezia resta messianica diretta»<sup>131</sup>

«guarderanno a me, a colui che essi hanno trafitto... Quando Dio afferma: "Essi guarderanno a me, a colui che essi hanno trafitto", sta certamente proclamando l'incarnazione della Deità: Gesù era Dio. Vd. Nota a Gv 10:30» (SBA)

«Quella effusione di spirito, proprio dell'età messianica (cfr. *Gioe., 3,1-5*, nota), sarà preceduta e accompagnata dal ricordo della tragica morte d'un innominato martire, cagionata dagli stessi gerosolimitani, analoga a quella del "Servo di Jahve" in *Is., 53, 3-8*. Il fatto si verificò in Gesù crocifisso (*Giov., 19,37*); i Giudei convertiti alla sua fede lo piangeranno con lacrime di pentimento e di amore» <sup>132</sup>

Ricordo inoltre, a titolo informativo, che optano per la prima versione (*si volgeranno a me...*) bibbie qualificate come la ND, RL, NR, TOB, NVP, RI, CON.

Ci vuole del coraggio a dire che «in armonia col pensiero di Dio e con quello dell'apostolo Giovanni... a conti fatti chi sbaglia è chi traduce: "... essi si volgeranno **a me** che hanno trafitto..."», <sup>133</sup> quando sono le stesse fonti citate che dicono il contrario.

Emerge palesemente che la preoccupazione della NM è quella di evitare a Gesù Cristo ogni possibile riferimento all'AT, soprattutto quando questo implichi ripercussioni di carattere messianico.

A conti rifatti, ma questa volta bene, vengono così confermate legittime entrambe le versioni.

# **SALMO 45,6**

Dio è il tuo trono a tempo indefinito, si per sempre; lo scettro del tuo regno è uno scettro di rettitudine (NM)

Nella particolare visione neotestamentaria del titolo di Dio applicato, in questo caso, al re con tutti gli annessi e connessi del caso, l'autore della lettera agli Ebrei (1,8-9), lo dice invece del Figlio, riprendendo proprio questo salmo. Ciò che conta, dunque, non sono le tipiche letture e interpretazioni anticotestamentarie che formano il substrato teologico di partenza (dove invece Felice sembra soffermarsi e perdersi), quanto piuttosto l'applicazione e il riferimento a Cristo. Tutte le versioni bibliche lo rendono al vocativo; le altre che scelgono ulteriori possibilità rimandano i commenti nelle note.

Il tuo trono, Dio GCC, CEI,<sup>71</sup> CEI,<sup>08</sup> NR, TOB, NVP, NA, RI, ND, RL, BLM, GA, NIV, TILC, IBE, GL, LB, KIT, SBT, SBA, SBS, UTET, TIV (il tuo scettro, o Dio), MA, BPM

Il tuo trono è eterno, o Dio SBTI

Il tuo trono è di Dio BI, PIB

Il tuo trono è reso eterno da Dio CON

Il tuo trono, per volontà di Dio, durerà in eterno BED

<sup>132</sup> PIB, 1752

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> GA2, 1276

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 121

Riguardo al pensiero di B.F. Westcott, ripreso e citato da Felice, ecco una interessante delucidazione di Ravasi:

- «Con questa constatazione legata alla teologia regale di Israele cadono tutte le manovre esegetiche eufemistiche, desiderose di rendere meno impudica questa invocazione indirizzata al sovrano. Eccone qualche esempio.
- Alle origini il testo aveva *jihjeh*, cioè il verbo "essere": "il tuo trono sarà (durerà, sussisterà) per sempre". In seguito si confuse il verbo con il tetragramma sacro *Jhwh* e il testo divenne: "il tuo trono, o Jahweh, per sempre!" Trattandosi di un salmo inserito nella collezione *elohista*, si corresse Jahweh con 'Elohim e si ebbe l'attuale testo…
- "Il tuo trono è divino (lett. come il trono di Dio)": questa soluzione... si rivela grammaticalmente impossibile
- Altrettanto impossibile, ma a livello teologico e ideologico, è la proposta di Westcott: "Il tuo trono è Dio", cioè si fonda su Dio come su roccia e sicurezza. Si tratterebbe, però, di una metafora troppo audace e quasi blasfema (l'uomo che siede su Dio)»<sup>134</sup>

Fuori luogo un'altra osservazione di Felice alla quale rispondiamo;

«Se nessuno, anche quando traducono il passo "Il tuo trono, o Dio", direbbe mai che il re è Dio, perché dirlo invece del Cristo? Sicuramente perché si è influenzati dalla dottrina trinitaria e si vuole affermare a tutti i costi che Cristo è Dio»<sup>135</sup>

La lettera agli Ebrei è un significativo esempio di rilettura di questo brano; in questa lettera, splendida omelia, vengono citati, infatti, in 1,8-9 i vv. 7-8 del salmo 45,6 «per dimostrare ed esaltare la supremazia di Cristo, Figlio di Dio, rispetto agli angeli. Naturalmente il testo col suo vocativo "o Dio" non ha più bisogno di attenuazioni dato che viene applicato al Cristo, riconosciuto da tutta la teologia neotestamentaria come "Figlio di Dio" (Rm 9,5; Tt 2,13; Gv 1,1; 20,28; 2Pt 1,1), ma mai sulla base del Sal 45,7 come fa la lettera agli Ebrei» 136

«La divinità, che il salmo attribuisce per iperbole al re-sacerdote, è attribuita qui in senso proprio ed eminente a Gesù Messia»<sup>137</sup>

«È vero che anche Sal 45,7 celebrava il re come *'élohîm/ho theós* («Il tuo trono, o dio, dura per sempre») e già Mosè - secondo Filone Alessandrino - «fu chiamato dio e re di tutta la nazione» (*Vita di Mosè* 1,158). In ogni caso, nei passi neotestamentari si tratta di una qualifica molto più forte di quella presente in questi testi giudaici, poiché essa va al di là di una semplice enfasi celebrativa; d'altronde, bisogna prendere atto che il ricorso ad essa avviene in un secondo momento. Può darsi che la polemica proto-rabbinica contro «i due poteri in cielo» abbia già di mira proprio questo tipo di concezione»<sup>138</sup>

Anche la Bibbia CON "Il tuo trono è reso eterno da Dio", citata da Felice a sostegno della sua tesi, dice così in nota: «Abbiamo preferito questa traduzione, benchè alcuni prendano "Eloim, Dio" in senso vocativo, attribuendo tale titolo al Re-Messia, nel modo comune agli orientali per i quali i re, i principi e i giudici sono chiamati "dei" tenendo il suo posto sulla terra. Sarebbe un'altra conferma

<sup>134</sup> Gianfranco Ravasi, il libro dei Salmi 1..., 811-812

<sup>135</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo ..., 92

<sup>136</sup> Gianfranco Ravasi, il libro dei Salmi 1..., 813

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> BG<sup>71</sup>, 2564

<sup>138</sup> Romano Penna, La fede cristiana alle sue origini, San Paolo, Cinisello Balsamo 2013, 128

dell'interpretazione messianica del salmo» 139

«**45:6-7 Il tuo trono**. Lo sposo regale appartiene presumibilmente alla stirpe di Davide (p.es. 2S 7); l'auspicio è, pertanto, di prossima realizzazione (cfr. 1 Cr 28:5; 29:23). Mediante una rivelazione graduale (Eb 1:8-9) apprendiamo che, in ultimo, esso si riferisce a qualcuno "più grande di Salomone" e che è Dio: Gesù Cristo, il Signore» (SBA)

Sulla stessa riga il rabbino Disegni (vedi traduzione sopra) che in nota a questo versetto salmico dice: «Lodi ad un re ed alla sua sposa, di origine straniera, probabilmente in occasione delle loro nozze. Vi è chi vede nel salmo un'allusione al Messia» 140

Infatti la stessa CON in Eb1,7-8 riprende la citazione e a conferma dell'interpretazione messianica del Salmo dice "il tuo trono o Dio".

Un' ultima puntualizzazione riguarda il passo di *1Cr* 29,23 citato da Felice, in quanto il trono su cui sedevano Davide e Salomone era di Dio, e perciò riconducibile direttamente a lui non a Cristo. La PIB rende "Il tuo è trono di Dio per sempre" e in nota dice:

«Trono di Dio è chiamato il trono di Davide (1° Par., 28,5) e di Salomone (ivi 29,23) non solo perché da intervento speciale di Dio fondato e protetto a difesa e incrementato dalla vera religione, ma più perché doveva culminare e perpetuarsi nel sacro impero del divino Messia. Tale è la forza della traduzione data, che si fonda sopra un idiotismo sintattico, non raro nello stile ebraico... Ma può anche tradursi con la Volgata: "Il tuo trono, o Dio, è per sempre in eterno". E da questa interpretazione arguisce l'Apostolo (Ebr., 1,8)»<sup>141</sup>

Tuttavia il titolo forte di *theòs* (dio), al vocativo dato a Gesù con la citazione di questo salmo, non va letto in chiave di *pre-esistenza* (essendo appunto il salmo 45 un salmo di intronizzazione regale, dove il titolo divino viene dato al davidide re di Gerusalemme secondo una titolatura aulica orientale che enfatizza soltanto la dignità regale), ma la sua attribuzione a Gesù rientra nella celebrazione della sua identità di Risorto glorificato, analogamente a *Col* 2,9 ("In Cristo abita corporalmente tutta la pienezza della divinità"). <sup>142</sup>

#### **ISAIA 63,9**

Durante tutta la loro angustia fu angustioso per lui. E **il suo proprio messaggero personale** li salvò. (NM)

Così Felice, a riguardo del versetto in questione, scrive nel suo commento:

«Scrivere "il suo proprio messaggero personale li salvò", invece di "non un inviato, né un angelo, ma egli (il Signore) stesso in persona li salvò" ribalta il soggetto. Questa è l'obiezione fatta alla TNM riguardo a tale versetto. In ogni modo, come sempre, non si spiega il perché di tale obiezione» 143

<sup>139</sup> CON, 753

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> BED, 35

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> PIB, 955; vedi anche nota in BG.

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> Cfr. Romano Penna, I RITRATTI ORIGINALI DI GESÙ IL CRISTO II..., 276

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 103

Intanto è bene chiarire che non c'è nessuna obiezione alla versione NM che può essere legittima, come confermano anche altre versioni che seguono il testo ebraico; nessuna obiezione, dunque e, contrariamente a quanto ritiene Felice, nessuna spiegazione, se non il particolare significato dell'espressione angelo del Signore o angelo della sua presenza che ci rimanda all'angelologia dell'AT. Se non si ha ben presente questo si creano incomprensioni come nel nostro caso.

Citata da Felice, la stessa TILC, nel suo piccolo dizionario biblico ricorda che gli angeli sono creature celesti e spirituali solitamente utilizzati da Dio come messaggeri dal significato stesso del loro nome. Fra di essi esiste una gerarchia e diversi gradi e dignità, a secondo del ruolo o della funzione che sono chiamati a svolgere.

Quando però la Scrittura dell'AT parla dell'Angelo dell'Eterno o dell'Angelo del Signore, non si riferisce a un semplice angelo mandato da Dio, ma rimanda a una vera "teofania", cioè a una manifestazione di Dio stesso in cui si presenta come distinto e uno con se stesso.  $^{144}$ 

Di tutto ciò, sembra che Felice non ne sia al corrente (o faccia finta di non saperlo), dato che difende a senso unico solo la traduzione NM. Ecco alcune sue citazioni:

O - "non ha mandato...salvarli: così secondo l'antica traduzione greca: il testo ebraico ha: Per lui era una sofferenza e l'angelo della sua presenza li ha salvati.". – TILC

Questa la citazione della nota • **f**; la medesima versione nel testo riporta un'altra traduzione omessa da Felice; la riporto in rosso:

• «Non ha mandato un altro aiuto, nemmeno un angelo, ma lui stesso ha voluto salvarli... • f non ha mandato...salvarli: così secondo l'antica traduzione greca: il testo ebraico ha: Per lui era una sofferenza e l'angelo della sua presenza li ha salvati» 145

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti» <sup>146</sup>

Ancora riguardo a *Is* 63,9 un Lessico riporta: «**FACCIA**...2. Si usa in particolare del **volto di Dio** = Dio stesso in quanto rivolto verso gli uomini, la sua persona attenta agli uomini = modo per parlare di Dio senza nominarlo... Is 63,9»<sup>147</sup>

«MESSAGGERO...angelo del Signore... = personificazione di Dio in forma umana» 148

La RL, RI e ND che rendono "l'angelo della sua faccia, o che sta al suo cospetto/presenza" citate da Felice, concordano nella sostanza, e nel glossario la ND riporta alla voce "angelo" «...non si tratta di un semplice angelo mandato da Dio, ma di una vera teofania, cioè di una manifestazione di Dio stesso»<sup>149</sup>

«Non fu un inviato, né un angelo ma lui stesso a salvarli (SBT)» 150

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> TILC, 1746; vedi anche ND, 317

<sup>145</sup> TILC, 532

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

<sup>147</sup> LTB, 84

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> *Idem*, 144

<sup>149</sup> ND, 317

<sup>150</sup> SBT, 789

La Bibbia Ebraica del Disegni dice: "Ha come partecipato a tutte le loro disgrazie, un *Suo* inviato li ha salvati..."; interessante il "Suo", scritto con la maiuscola quasi ad indicare non semplicemente un suo inviato o messaggero, ma in un certo senso se stesso. Simile la stessa TIV "e l'angelo dinnanzi a *Lui* salvò loro", dove Lui è scritto in maiuscolo.

Ugualmente dicasi per gli altri due passi, soprattutto per Es 14,19, citati da Felice. Ecco ancora altri commenti:

«*L'angelo del Signore*: nei testi antichi, l'angelo di Jahve (22,11; Es 3,2; Gdc 2,1, ecc.) o l'angelo di Dio (21,17; 31,11, Es 14,19, ecc.) non è un angelo creato distinto da Dio (Es 23,20), è Dio stesso, sotto la forma visibile in cui appare agli uomini. L'identificazione è fatta nel v 13»<sup>151</sup>

«- *Egli stesso*: lett. *la sua faccia*, come in Es 33, 14-15 e Lam 4,16»<sup>152</sup> «L'angelo del Signore... Questo *angelo del Signore* era, secondo il v. 13, il Signore stesso»<sup>153</sup>

«**63:9 lui stesso**. L'angelo che libererò gli Israeliti dall'Egitto altri non era che il Signore stesso (Es 14:19; 23:20-23; 33:12, 14-15; Nu 20:16). Talvolta è chiamato "l'angelo del Signore". Egli era tanto vicino al suo popolo da soffrirne le stesse afflizioni. Vd. Nota a Es 3:2» (SBA)

«Egli di presenza li salvò... tanto la voce ebraica quanto la greca dalla quale viene l'italiana, può significare sia un messaggero umano, sia uno spirito celeste in funzione d'inviato divino (cfr. Es., 23, 20-21); qui probabilmente il secondo; in ogni caso vuol dire che Dio soccorre e riscatta il suo popolo direttamente, senza l'intervento di nessuna creatura. In un senso più profondo con una condiscendenza insuperabile ciò fece Dio nella incarnazione del Verbo per la redenzione umana». 154

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> BG<sup>71</sup>, nota 16,7, 62

<sup>152</sup> TOB, 860; SBTI "L'angelo della sua faccia li salvò"

<sup>153</sup> RI, nota 7, 50

<sup>154</sup> PIB, 1374

# **NUOVO TESTAMENTO**

# I vangeli

Addentrandoci nella parte neotestamentaria dell'analisi del lavoro di Felice, credo siano utili alcune indicazioni generali circa il *testo critico* greco che è la base per la traduzione dei versetti che andremo ad analizzare.

Come già ricordato, per facilitare il lavoro si è utilizzata la KIT, che presenta il testo critico di due studiosi protestanti B. F.Westcott e A. Hort.

Il testo critico è il testo nella forma più vicina possibile all'originale. Per quello che riguarda i testi antichi ciò è avvenuto attraverso un insieme di procedimenti tecnici, organicamente collegati tra loro, miranti a liberare uno scritto dagli errori e dalle alterazioni che esso ha subito nel corso di successive trascrizioni o riproduzioni a stampa. La necessità di un simile lavoro di restauro appare più evidente quando si ha a che fare con testi il cui originale è andato perduto e che sono giunti in una o più copie, derivate a loro volta da copie precedenti, attraverso una vicenda si secoli o di millenni, durante i quali, per di più, non vi furono periodi sempre felici per la trasmissione della cultura.

Il testo critico fornisce nelle note a piè di pagina tutte le varianti significative di modo che si possano seguire tutte le esitazioni dei differenti scribi e traduzioni antiche. Queste ultime a volte possono rivelarsi molto utili per comprendere il significato di un testo di difficile interpretazione.

Due insuperabili studiosi *Erwin Nestle* e *Kurt Aland* verso il 1950 cominciarono una fitta collaborazione nel campo della critica testuale neotestamentaria, e diedero vita a un testo critico chiamato da allora "Nestle-Aland" che rappresenta l'*optimum* di ciò che è raggiungibile allo stato attuale delle nostre conoscenze.

### REGOLE DI CRITICA TESTUALE NEOTESTAMENTARIA

La regole filologiche utilizzate per determinare quale variante testuale vada espulsa o ricevuta nel testo sono state codificate in 4 punti da uno dei migliori esperti studiosi in materia, Bruce M. Metzger:

- 1. In generale la lezione più difficile deve essere preferita. I copisti tendevano a semplificare il testo (Emblematico in questo senso nel libro di Felice il caso di *Gv* 14,14 che si affronterà in seguito).
- 2. In generale la lezione più breve deve essere preferita. I copisti tendevano ad ampliare il testo, ad esempio con aggiunte edificanti.
- 3. Gli scribi frequentemente portavano passaggi divergenti in armonia l'uno con l'altro, in passaggi paralleli. La lezione che implica dissidenza verbale deve in generale essere preferita ad una che presenta concordanza verbale.
- 4. I copisti talvolta: a) rimpiazzavano una parola non familiare con un sinonimo più familiare, b) alteravano una forma poco raffinata con una espressione più elegante in accordo con la tendenza atticizzante del loro tempo; c) aggiungevano pronomi, congiunzioni e attributi onde rendere il testo più accessibile alla lettura.

È con queste poche ma chiare e mirate regole che intraprendiamo la nostra analisi.

#### **MATTEO 10,28**

E non abbiate timore di quelli che <u>uccidono</u> il corpo ma non possono <u>uccidere</u> l'anima; temete piuttosto colui che può **distruggere** sia l'anima che il corpo nella Geenna (NM)

- 1) **o Geenna** "...è un luogo dove i malvagi sono distrutti anima e corpo, concetto che forse riecheggia l'idea dell'annientamento (Mt 10,28)... " Dizionario Biblico (1981) J.L. McKenzie. A cura di Bruno Maggioni, Cittadella Editrice, Assisi, 376
- «Queste immagini devono essere comprese in una sintesi completa del pensiero NT sull'argomento... Le immagini apocalittiche di altri passi del NT devono essere intese per quello che sono, immagini, e non come affermazioni teologiche da prendere alla lettera. Le grandi verità del giudizio e del castigo sono ripetute con fermezza in tutto il NT: non può essere biblica qualsiasi ipotesi teologica che riduca allo stesso livello il destino definitivo sia del giusto che del malvagio: però i particolari dell'aldilà non ci sono svelati se non per immagini» 155

Non è di poco conto questa considerazione finale del McKenzie per capire bene il suo pensiero e soprattutto il senso della striminzita citazione riportata da Felice. Ancora una volta è utile la preziosa raccomandazione palesemente disattesa:

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>156</sup>

- 2) "...ἀπόλλυμι...significa..." distruggere, distruggere completamente, uccidere", e. g., Matt. 10,28... ". Vine's Dictionary Words (1985)
- 3) o "In Mt. 10,28... l'anima, di cui Gesù dice che può essere uccisa, indica qui l'intera persona...". Lessico dei termini biblici, a cura di B. Gillièron, 1992 Editrice Elle Di Ci
- «In Mt 10,28... l'anima, di cui Gesù dice che può essere uccisa, indica qui l'intera persona a cui viene promessa la salvezza, la vita eterna, in opp. al corpo = l'esistenza terrestre condannata a sparire, come ha ben compreso Lc. che nella sua versione del detto (Lc 12,4) ha soppresso la menzione dell'anima per evitare ogni malinteso» <sup>157</sup>

Solo ora, con la citazione completa, si capisce il senso di ciò che vuol dire il Gillìeron.

- 4) ο ἀπόλλυη...distruggere; uccidere...perire, essere distrutto; morire; finire, cessare di esistere...". Dizionario base del Nuovo Testamento Greco-Italiano a cura di Carlo Buzzetti (1991) «ἀπόλλυμι... distruggere; uccidere; perdere, rovinare; ...perire, essere distrutto, morire; finire,
- essare di esistere...»<sup>158</sup>
- 5) ο ἀπ-όλλυμι... rovino; fo perire; mando in rovina; distruggo...". Vocabolario Greco-Italiano (1967) L. Rocci
- «ἀπ-όλλυμι... rovino; fo perire; mando in rovina; distruggo... perdo.....»<sup>159</sup>
- 6) ο ἀπ-όλλυμι... distruggere completamente, uccidere, massacrare... distruggere... morire... ".

<sup>155</sup> DBMk..., 376

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> LTB, 25

<sup>158</sup> Buzzetti, 18

<sup>159</sup> Rocci, 222

- Dizionario Illustrato Greco Italiano (1982) Liddell e Scott
- ἀπ-όλλυμι... distruggere completamente, uccidere, massacrare... rovinare... 2. perdersi, in senso religioso, N.T...»<sup>160</sup>

«ἀπ-όλλυμι... e ἀπόλλυω... rovinare, far perire, distruggere...perdere... essere rovinato, perire... essere o andare perduto...»<sup>161</sup>

«Anima: mentre il termine psyché equivale spesso a vita (Mt 10,39; 16,25-26), Mt distingue qui corpo e anima (Lc 12,4-5 parla soltanto del corpo). Egli non identifica anima e vita, poiché dovrebbe distinguere due specie di vita, ciò che non fa assolutamente. Il corpo è ciò attraverso cui l'uomo si esprime, l'anima è il principio che mantiene in relazione con il Dio della vita» 162

far perire ND, NVP, RL, MA, BLM, IBE, NR, RI, CEI, CEI, CEI, CEI, CEI, GA3, SBT, SBA, SBS, BPM

far perdere RI, CON, NA,SBTI mandare in rovina TILC, UTET mandare in perdizione PIB, MA destroy (distruggere) NIV, LB, GL, KIT, TIV, ED annientare IDO

• «**Apòllumi** annientare, perdere, svanire, morire, andar perduto... sono da citare soprattutto i passi in cui si parla di ciò che è "perduto" in senso traslato, così Mt. 10,6 e 15,24: le pecore perdute...ma specialm. Lc. 15 (8 volte in senso figurato e traslato)... Lc 19,10...il Figlio dell'uomo cerca e salva ciò che è perduto» <sup>163</sup>

È chiaro come apòllumi abbia sostanzialmente due significati basilari: distruggo; medio: perisco

- 1) Uccidere, perire, distruggere (solo qualche accenno nel senso letterale del morire fisico, come gli esempi di Felice nel suo libro alle pag. 138-140)
- 2) Perdere, rovinare, perdersi (nel senso traslato e nel significato teologico)

Infatti anche la NM nei passi citati sopra rende il senso traslato:

*Mt* 10,6 "... andate piuttosto alle pecore **smarrite** (*apololòta*) della casa..."

15,24 " ...se non alle pecore **smarrite** (*apololòta*)..."

Lc 19,10 " ...il Figlio dell'uomo è venuto a cercare e a salvare ciò che era **perduto** (apololòs)"

15,24 "... era **perduto** (apololòs) ed è stato ritrovato"

Mc 2,22 " ...il vino rompe gli otri, e **si perdono** (apòllutai)..."

8,35 " ...chi vuol salvare la sua anima la perderà; ma chi perde (apolèsei) la sua anima ..."

Gv 6,12 " ...si **sprechi** (apòletai) nulla"

6,27 "... operate non per il cibo che **perisce** (apollumènen)..."

Vedi anche (Mt 7,13; Gv 17,12), 18,9; (3,16); (2Pt 2,9; 3,16); (1Tim 6,9); 1Pt 1,7; (Eb 1,11). Perché in questi passi il medesimo verbo apòllumi non è reso sempre con distruzione o annientamento? Evidentemente perché siccome non si parla nè di "anima" nè di "giudizio finale" non si incorre in nessuna controindicazione a tradurre "perdere" o "rovinare".

<sup>160</sup> Liddell e Scott, 152

<sup>161</sup> GIMontanari, 298

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> *TOB*, nota *Mt* 10,28

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> DENT I, 361

Il già citato *Lessico dei termini...* di Gillièron, tratta separatamente il verbo **uccidere** (gr. *apoktèinō*) nel senso del "*morire fisico*", dal verbo **perdere** (gr. *apòllumy*), "*essere separato per sempre da Dio*", "*essere escluso dalla salvezza*" (*Mt.* 10,28.39).

Ma c'è di più: alla voce uccidere, viene ulteriormente precisato: «I cristiani perseguitati non devono temere quelli che possono uccidere il loro **corpo = la loro esistenza terrena**, ma che non possono uccidere la loro **anima = il loro io propriamente detto in quanto esiste per Dio**; essi piuttosto devono temere Dio che, se arrivano a rinnegare Cristo, avrà il potere di distruggerli nel corpo e nell'anima (Mt 10,28; Lc 12,4s.)»<sup>164</sup> (grassetto mio)

### Ancora altrettanto chiaro il *DENT*:

«Per mezzo della *psychè* l'uomo sta in unione con Dio, a cui deve donarsi in tutta la propria anima... La *psychè* è dunque il luogo e il soggetto di vita sovraterrena... In quanto tale viene salvata... e sottratta alla morte,... ma anche consegnata alla perdizione (*Mt* 10,28a.b.; 16,26a; *Mc* 8,35-37)»<sup>165</sup>

### Ecco come rendono letteralmente la IBE e la TIV

```
των αποκτεννόντων τὸ σῶμα, τὴν δὲ ψυχὴν
                                              μη δυναμένων
 gli
                    il corpo, la
                                   ma anima
 άποκτείναι φοβείσθε
                        δὲ μᾶλλον τὸν δυνάμενον
                                                   καὶ ψυ-
            abbiate paura ma di più
                                        potente
                                                        ani-
 χὴν καὶ σῶμα ἀπολέσαι ἐν
                                γεέννη. 29 οὐχὶ δύο στρουθία
      che corpo perdere
                           in (la) Geenna.
                                         Non
                                                               IBE
δωμάτων. 10.28 καὶ μὴ φοβεῖσθε ἀπὸ τῶν ἀποκτεννόντων τὸ σῶμα, τὴν δὲ
               E non temete dagli uccidenti il corpo,
ψυχήν μή δυναμένων ἀποκτεῖναι· φοβεῖσθε δὲ μᾶλλον τὸν δυνάμενον καὶ ψυχήν
                                                 il
anima (vita) non potenti
                  uccidere; temete piuttosto
καὶ σῶμα ἀπολέσαι ἐν γεέννη. 10.29 οὐχὶ δύο στρουθία ἀσσαρίου πωλεῖται;
che corpo distruggere in geenna (inceneritore). Non forse due passeri un asse (£200?) è (son) venduto (-i)?
                                                                          TIV
```

È da notare che mentre la TIV rende ἀπόλλυμι con distruggere come la NM, nel piccolo glossario, ad esempio alle voci *ades*, *immortalità*, *morte*, *paradiso*..., ricorda però che alla morte fisica non corrisponde una totale distruzione o annullamento dell'essere umano. Scrive infatti il Vianello:

«Si leggano i passi: Mt. 25.41; Ap. 20.10, 14-15 con 12.3-4, 7-9, che mostrano come vi sia un destino comune ad angeli ed uomini disubbidienti irrecuperabili, cioè la 'perdizione' o 'distruzione in eterno'»<sup>166</sup>

**«28** *Anima*: mentre il termine *psychê* equivale spesso a vita (Mt 10,39; 16, 25-26), qui Mt distingue corpo e anima (Lc 12,4-5 parla soltanto del corpo); *il corpo* è ciò attraverso cui l'uomo si esprime, *l'anima* è il principio che mantiene in relazione con il Dio della vita» <sup>167</sup>

«Il lessico di Matteo, infatti, si basa su altri verbi per rendere l'idea di "distruggere", come ben esemplificato da Mt 26,61 e 27,40, in cui la distruzione materiale del tempio è resa da καταλύω. E'

<sup>164</sup> LTB, 283

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> DENT II, 1989; cfr. anche *DCBNT*, 1264ss.

<sup>166</sup> TIV, 634

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> NAT, 25

possibile, dunque, che il *sensus auctoris* non riguardi l'idea di una distruzione materiale, quanto piuttosto quella di una "perdizione", seppur in forma di metafora» <sup>168</sup>

In conclusione, la fede cristiana nella sopravvivenza non si basa sul significato di "nephesh", ma sull'insegnamento biblico nel suo complesso, che ci assicura che non tutto l'uomo viene distrutto con la morte.

# **MATTEO 16,18**

E io ti dico: Tu sei Pietro, e su questo masso di roccia edificherò la mia **congregazione**, e le porte dell'Ades non la sopraffaranno (NM)

- 1) ο ἐκκλησία ... assemblea; adunanza; riunione... riunione di fedeli...NT...". Vocabolario Greco Italiano (1967) L. Rocci
  - «ἐκκλησία... assemblea; adunanza; riunione... riunione di fedeli; chiesa NT... Luc. 8,24: chiesa, Ec."»<sup>169</sup>
- 2) ο ἐκκλησία... 3. Congregazione degli israeliti...". Dizionario Illustrato Greco Italiano (1982) Liddell e Scott
  - «ἐκκλησία... 3. Congregazione degli israeliti...4. La Chiesa, N.T. ...» 170
- 3) ο ἐκκλησία... comunità, assemblea, riunione...". Dizionario base del Nuovo Testamento Greco Italiano a cura di Carlo Buzzetti (1991)
  - «ἐκκλησία... f. chiesa, comunità, assemblea, riunione (religiosa, politica, ecc.)» 171

Chiesa ND, NR, CEI,<sup>71</sup> CEI,<sup>08</sup> BLM, NVP, IBE, NIV, LB, GL, GA3, CON, MA, RI, RL, NA, PIB, GCC, TIV, SBT, SBTI, IDO (lett. *assemblea*), SBA, SBS, UTET, MA, BPM, ED assemblea TOB comunità TILC

Citare da alcuni dizionari le diverse accezioni di ἐκκλησία senza riportare anche quella di *chiesa* N.T. (come le parti in rosso evidenziano) è certamente scorretto. Il lettore infatti è indotto a pensare che "chiesa N.T." sia una traduzione estranea al concetto di ἐκκλησία, mentre tra l'altro è quella più indicata e precisa nel nostro contesto.

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti» <sup>172</sup>

In molte versioni bibliche il termine è reso anche con *comunità*, *assemblea*..., ma nessuna rende *congregazione*, solo la NM.

Nella stragrande maggioranza dei passi neotestamentari in cui compare, il termine ἐκκλησία ha un

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> Valerio Polidori, *LA BIBBIA DEI TESTIMONI DI GEOVA. Storia e analisi di una falsificazione*, EDB, Bologna 2013, 172

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> Rocci, 574

<sup>170</sup> Liddell e Scott, 387

<sup>171</sup> Buzzetti, 49

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

carattere prettamente cristiano e va reso con comunità o assemblea della *comunità* o *chiesa*. Occorre tenere in considerazione che il cristianesimo degli inizi non considerava primariamente l'ekklèsia come società sovraccomunitaria del popolo di Dio o della totalità dei cristiani (Chiesa nel senso istituzionale-organizzativo), ma come associazione di singole chiese particolari, locali e autonome. Poiché è difficile trovare un termine che possa esprimere adeguatamente tanto l'aspetto universale quanto quello locale-particolare, il meglio sarà tradurre chiesa, quando astraendo da situazioni locali concrete, si parla dell'ekklèsia in senso estensivo generale, o si fanno affermazioni teologiche essenziali su di essa.<sup>173</sup>

Secondo Felice l'accezione *congregazione* sarebbe un termine più "puro" e chiesa più proposto; se fosse veramente così, sarebbe certamente presente anche in molte altre versioni, e non solo, come si nota nella NM!

Per Felice, "Chiesa", a molti, farebbe pensare **erroneamente** a un edificio religioso piuttosto che a un insieme di persone. Dire "erroneamente" è sbagliato, in quanto chiesa indica anche l'edificio fisico dove si riunisce la comunità o l'assemblea (sebbene principalmente non significhi solo quello). Del resto, la "Sala del Regno" non fa forse pensare a un edificio, uno spazio fisico dove si riunisce la congregazione?

La IBE mentre rende, credo più letteralmente, assemblea, la TIV riporta chiesa, e nel piccolo glossario dice:

«Dal greco 'ekklesìa' (ek = fuori e kalèo = chiamo) quindi è la 'chiamata fuori da'; infatti il termine indicava l'assemblea del popolo che era chiamato per incontrarsi... (v. At 19,39 ove ekklesìa è tradotto assemblea)... A volte si usano altri termini per indicare quest'opera di Dio: Assemblea = andare, ritrovarsi insieme; Riunione = unire di nuovo, essere uno di nuovo; Adunanza, andare per esser uno; Congregazione = formare un solo gregge; Sinagoga = condurre insieme... Certo tutti termini col loro aspetto buono, ma il migliore è 'Chiesa' come 'unione di coloro che son **chiamati** da Dio **fuori** dalla realtà vana e tragica terrena ove vivono, per formare un sol corpo nella nuova realtà eterna di Cristo'»<sup>174</sup>

Anche l'espressione *re magi*, se nell'immaginario collettivo è facile che si possa collegare ai tre illustri re del presepio, veicola tutta la sua equivocità: il vangelo infatti non dice che erano tre né tanto meno che fossero dei re; si tratta semplicemente di informarsi in modo più accurato!

### MATTEO 2,1

Essendo Gesù nato a Betleem di Giudea ai giorni del re Erode, ecco, degli **astrologi** vennero da luoghi orientali a Gerusalemme (NM)

- 1) o "Magi...si dedicavano allo studio degli astri e praticavano la divinazione..." (NR)
- «Magi, ossia sacerdoti presso i Medi, i Persiani e i Caldei; si dedicavano allo studio degli astri e praticavano la divinazione» <sup>175</sup>
- 2) O Μάγοι... sacerd. Astrologo e interprete dei sogni...". Rocci L.

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> Cfr. DENT I, 1092

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup> TIV, 628

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup> NR, 952

- «Μάγοι... Magi... magòs, ou... mago sacerd. Astrologo e interprete dei sogni...» 176
- 3) **o** "Μάγος ...(esperto di astrologia di interpretazione dei sogni; in questo senso il pl. è "magi" cf. Mt 2)". Buzzetti C.
- «Μάγος... mago; uomo sapiente (esperto di astrologia e di interpretazione dei sogni; in questo senso il pl. è "magi" cf Mt 2)»<sup>177</sup>
- 4) O "... senza dubbio degli astrologi babilonesi...". TOB
- «Il termine greco magos ha varie accezioni: sacerdoti persiani, maghi, propagandisti religiosi, ciarlatani...Il greco biblico lo usa soltanto in Dn 2,2.10. Qui esso potrebbe indicare degli astrologi della Mesopotamia»<sup>178</sup>
- 5) ο "È difficile stabilire con certezza se in Mt 2 (7.16) Ι μάγοι ἀπ' ἀνατολῶν, siano, in senso specifico, degli <astrologi babilonesi>, o degli astrologi in genere. La prima ipotesi è probabile. (Grande Lessico del Nuovo Testamento fondato da G. Kittel...)
- «È difficile stabilire con certezza se in Mt 2 (7.16) i μάγοι ἀπ' ἀνατολῶν, siano, in senso specifico, degli <astrologi babilonesi>, o degli astrologi in genere. La prima ipotesi è probabile giacchè per sè solo in Babilonia i μάγοι al contatto con gli esuli potevano aver preso interesse al 're' (messia) giudaico»<sup>179</sup>

Anche dal Kittel viene tralasciato tutto ciò che emerge di positivo tra i magi e il re-Messia.

«**Màgos**... *Mago*, appartenente a una tribù della media... *mago*, prete o *sapiente persiano* che interpretava i sogni... *incantatore* o *stregone*, e, in senso cattivo, *impostore*, *ciarlatano*...»<sup>180</sup>

«Màgos... mago, sacerdote e interprete dei sogni presso i Medi e i Persiani... Magi... NT. Mat. 2.1... stregone, incantatore... ciarlatano, imbroglione...»<sup>181</sup>

Oltre al "già scritto", riporto il *DENT*:

«Mt. intende i *màgoi* come persone dotte ed esperte di astronomia (probabilmente di Babilonia), che, da gentili come sono, riconoscono i segni della nascita di Cristo e quindi imparano a intendere anche la scrittura (2,5s.)»<sup>182</sup>

«I Medi e i Persi chiamavano "magi" i membri di una casta sacerdotale. Più tardi questo nome indicò anche astronomi, maghi e perfino medici. Niente autorizza a interpretarlo qui nel senso peggiore»<sup>183</sup>

«μάγοι... erano dei sapienti persiani, medi e babilonesi; non erano dei re, ma forse dei principi o comunque delle persone molto in vista dei loro paesi»  $^{184}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup> Rocci, 1171

<sup>177</sup> Buzzetti, 98

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> TOB, o), 2179

<sup>179</sup> GLNT, 968

<sup>180</sup> Lddell e Scott, 793

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> GIMontanari, 1286

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> DENT II, 239

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> Alfredo Durand, Vangelo secondo San Matteo. Verbum Salutis, Studium, Roma 1955, 16

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> G. Nolli, Evangelo secondo Matteo..., 20

«Le antiche fonti greche parlano con molta stima dei Magi, di origine persiana. Dal II sec. d.C. essi cominciano ad essere confusi con gli indovini e gli astrologhi di provenienza babilonese ed egiziana (cfr. Atti 13,6ss.; 8,9), considerati come fattucchieri e imbroglioni»<sup>185</sup>

Magi IBE, RI, CEI,<sup>71</sup> CEI,<sup>08</sup> NVP, CON, RL, ND, NR, BLM, GA3, TOB, GCC, NA, PIB, KIT, NIV, TIV, SBT, SBTI, IDO, SBA, SBS, UTET, MA, BPM, ED uomini sapienti TILC astrologi GL, LB

Anche se la versione "astrologi" è formalmente corretta, è certamente quella di gran lunga minoritaria rispetto alle altre. La stessa KIT nella traduzione letterale riporta *magi*; perché non lasciarla anche nella versione corrente?

L'essenziale, comunque, non è tanto la scelta di traduzione, quanto piuttosto non attribuire a  $\mu\dot{\alpha}\gamma$ ot una connotazione negativa come invece emerge (anche se non palesemente) dalla dissertazione dell'autore. Infatti basta leggere alcune delle pubblicazioni dei TdG per rendersi conto di che poca considerazione godano i Magi. Essendo astrologi, praticavano l'astrologia e la magia, servivano il diavolo agendo per sua ispirazione; è stato dunque satana a condurli a Betlemme per far morire Gesù:

«Quei magi non erano che astrologi provenienti dall'Oriente (Matt. 2:1,2...). Anche se oggi l'astrologia va di moda, è qualcosa che la Bibbia disapprova energicamente... Avrebbe Dio condotto dal neonato Gesù persone le cui pratiche condannava? Matteo 2,1-16 mostra che la stella condusse gli astrologi prima da Erode e poi da Gesù, e che di conseguenza Erode cercò di far uccidere Gesù. Non viene detto che qualcun altro oltre agli astrologi abbia visto la "stella". Dopo la loro partenza, l'angelo di Geova avvertì Giuseppe di fuggire in Egitto per proteggere il bambino. La "stella" era un segno di Dio o veniva da qualcuno che cercava di far uccidere il Figlio di Dio?» 186

Più esplicitamente in un altro punto dichiarano:

«Satana il diavolo voleva uccidere il Figlio di Dio, e sapeva che il re Erode avrebbe cercato di ucciderlo. Perciò dovette essere satana a far splendere quella stella» 187

Se la pietà popolare già dall'alto Medio Evo ha aggiunto particolari che non hanno fondamento biblico, come il numero tre (basato sui doni), la trasformazione degli astrologi in re, i nomi (Melchiorre, Baldassarre e Gaspare) e la loro relazione con certi paesi, ciò non toglie che la loro storia sia soprattutto teologica come interesse e come scopo. Gesù è descritto come il Re-Messia riconosciuto dai gentili ma non dai giudei. La loro presentazione particolarmente nel vangelo di Mt è redatta con determinati testi dell'AT; la stella nasce da Giacobbe (Nm 24,17), la venuta del re dei Giudei è una eco a Gn 49,10, la nascita del Messia a Betlemme si basa su Mi 5,1-3, il tributo dei re di Tarsis, i doni dei re di Saba, il culto dei re e il servizio delle nazioni sono promessi in Sl 72,10s, al re di Giuda, in Is 49,23 la Gerusalemme messianica restaurata verrà invasa dai cammelli di Madian, mentre da Saba e da Efa saranno offerti oro e incenso. Queste citazioni dimostrano che il racconto è stato trasformato in base a una riflessione teologica sull'AT: è questo che interessa dire all'evangelista Matteo.

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> GA3, nota a Mt 2,1

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup> Ragioniamo..., 145-146

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> Il mio libro di racconti biblici, 102

#### **MATTEO 5,19**

Chiunque, perciò, viola uno di questi minimi comandamenti e insegna così al genere umano, sarà chiamato 'minimo' **riguardo al** regno dei cieli. In quanto a chiunque li osserva e li insegna, questi sarà chiamato 'grande' **riguardo al** regno dei cieli (NM)

```
1) o - 'EN... 7. Riguardo a, quanto a..." (Liddell e Scott)
```

- «èv...in... dentro... con... in presenza di... » 188
- 2) O èv... verso, contro..." Vocabolario Greco Italiano (1967) L. Rocci
- «ἐν... in, dentro... »<sup>189</sup>
- 3) o "ėv... verso...". (Buzzetti C.)
- «èv... prep. con dat. in, su, a; accanto, prima; in mezzo a, all'interno di; da, con; verso ( = eis) ...»<sup>190</sup>

NB. Oltretutto rendere "ἐν" con "verso" è errato, perché "verso" è la traduzione di "εἰς" e non di ἐν.

- 4) O "èv... una delle 17 preposiz proprie del NT... il significato fondamentale di *in* si mantiene sempre, quantunque a volte abbia implicazioni insolite, specie sotto l'influsso dello stile semitico..." (Nolli G.)
- «èv... il significato fondamentale di in si mantiene sempre, quantunque a volte abbia implicazioni insolite, specie sotto l'influsso dello stile semitico in, nel»<sup>191</sup>
- «ἐν... 2. In senso spaziale... in, presso, su... Specialmente ἐν (τοῖς) οὐρανοῖς (anche al sing.), «in cielo», prevalentemente in Mt. come dimora di Dio»

Evito di riportare le diverse traduzioni bibliche: praticamente nessuna, a parte la CW, traduce come la NM; questo è certamente un segnale indicativo.

Da come si nota in tutti i dizionari e vocabolari citati, la comunissima preposizione *en*, si rende in svariati modi a secondo dei diversi contesti. In questo caso si mantiene il significato fondamentale di "*in*" poiché non sussistono applicazioni insolite, come giustamente ci ricorda il Nolli, citato a sproposito da Felice.

Ciò che invece è insolito è che mentre l'espressione "en te(i) basilèia tòn uranòn" è sempre correttamente tradotta dai TdG con "nel regno dei cieli" (cfr. Mt 5,20; 8,11; 11,11 ecc.), solo qui è cambiata in "riguardo al regno dei cieli", perché è loro convinzione che nel regno dei cieli non possono andare molte persone, ma solo 144 mila privilegiati, gli unti che aiuteranno Cristo a governare, mentre gli altri, la maggioranza, vivranno per sempre sulla terra "paradisiaca", cioè ritrasformata in un paradiso terrestre. I malvagi, soprattutto coloro che non hanno voluto accettare la predicazione dei TdG, saranno distrutti (cfr. Mt 10,28 NM).

Entrare nel "regno di Dio" o "regno dei cieli" non vuol dire, come intendono i TdG, passare da un luogo fisico (terra) a un altro (cieli). Le parole "dei cieli" non indicano che questo regno è celeste, ma che colui che si trova nei cieli (5,48; 6,9; 7,21) regna sul mondo. Già dall'AT il regno è sempre

<sup>188</sup> Liddell e Scott, 417

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> Rocci, 620

<sup>190</sup> Buzzetti, 53

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> Nolli, Evangelo secondo Matteo..., 96

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> DENT I, 1193

appartenuto al Signore, ora ancor di più è vicino e presente nel mondo con Gesù. È lui infatti che con la sua nascita, la predicazione e la vita non solo annuncia, ma inaugura i cieli nuovi e la terra nuova (Mt 4,17; 12,28; 21, 31-32; Lc 4,16-21). Il regno dei cieli è già in mezzo a noi.

L'essere chiamati grandi o piccoli nel regno a secondo dell'osservanza o non dei comandamenti, non significa dunque non accedere al Regno messianico, <sup>193</sup> ma impedisce di eccellervi, di occupare un posto bene in vista.

Così anche in *Mt* 11,11 la comparazione tra il Battista e il "minore nel regno" non riguarda la santità personale, ma la santità dell'ordine di salvezza nel quale ciascuno rispettivamente si trova. Come profeta, Giovanni apparteneva al Vecchio ordine che stava preparando l'arrivo del Nuovo con Gesù, e benché come suo precursore fosse al di sopra di tutti gli altri profeti, tuttavia anche il più piccolo dei cristiani, cioè il meno ragguardevole del Nuovo ordine, è più grande di lui.

Il Regno non è "un luogo fisico" dove ci troviamo, ma, passi l'espressione, "uno stato d'animo" che sperimentiamo.

# **MATTEO 8,28**

Quando fu giunto all'altra riva, nel paese dei gadareni, gli vennero incontro due indemoniati che uscivano di tra le **tombe commemorative**, insolitamente fieri, tanto che nessuno aveva il coraggio di passare per quella strada (NM)

- 1) ο μνημείων... ricordo; memoria; monumento... " (Rocci L.)
- «μνημείων... ricordo; memoria; monumento... tomba...urna sepolcrale... onoranze di tombe...»<sup>194</sup>
- 2) μνημείων... qualsiasi monumento, memoria, ricordo di una persona o di una cosa... 2. di un morto, monumento sepolcrale... " (Liddell e Scott)
- 3) «μνημείων... ricordo, monumento» Evangelo secondo Matteo (Nolli) Nella traduzione corrente riporta sepolture.
- 4) ο "μνημείων... in Mt 23,29; in Lc 11,47 potrebbe trasparire il significato originario di monumento commemorativo..." (DENT, 403)
- «μνημείων... tomba, sepolcro...Oltre a μνημείων Mc. e Lc. scrivono anche τάφος... μνημείων nel N.T. si può tradurre sempre con sepolcro; tutt'al più in Mt 23,29, in Lc 11,47 potrebbe trasparire il significato originario di monumento commemorativo...»<sup>195</sup>

Felice ha tralasciato di riportare, come si vede, l'accezione *tomba*, *sepolcro*, per giustificare a senso unico la NM.

5) «μνημείων... sepolcro, tomba; sepolcro nel senso di monumento funebre (Lc 11,47)» 196

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> Cfr. Vangelo secondo San Matteo..., 424.

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> Rocci, 1245

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> DENT II, 402-403

<sup>196</sup> Buzzetti, 105

6) «monumentum... ricordo... memoria... stele sepolcrale, sepolcro... monumentum Scipionum, la tomba degli Scipioni...»<sup>197</sup>

sepolcri GA3, NR, GCC, NA, RL, CON, ND, TOB, RI, CEI,<sup>71</sup> CEI,<sup>08</sup> PIB, TIV, SBT, IDO, SBA, SBS, UTET, MA, BPM, ED (monumenti) sepolcreti (tombe giudaiche) SBTI cimitero TILC, BLM, GL tombe NVP, NIV, IBE (manca LB)

L'accezione tombe commemorative non è presente in nessuna versione biblica, al contrario di tombe, sepolcri e in minima parte monumenti. Anche la NM mentre in Lc 23,54 e in Ap 11,9 legge μνημείων con tombe commemorative, la stessa parola in Lc 24,1, in At 2,29 e 7,16 viene resa con tombe.

# **MATTEO 27,50**

Di nuovo Gesù gridò ad alta voce e rese il [suo] **respiro** (NM 1967) / il [suo] **spirito** \*(NM 1984)

L'addebito rivolto alla NM non riguarda il diverso modo di tradurre l'espressione ἀφῆκεν τὸ πνεῦμα (rese il **respiro** o lo **spirito**) in quanto, formalmente, ambedue sono esatte, ma piuttosto il significato di  $\pi$ νεῦμα in questa particolare espressione.

Il versetto è il chiaro riferimento alla passione e morte di Gesù narrata anche in Mc 15, 33-41, Lc 23, 44-49 e in Gv 19, 28-30.

"Rendere lo spirito o il respiro" è un'espressione che non ricorda semplicemente il momento della morte di Gesù, la cessazione delle sue funzioni vitali; Mt 27,50 richiama Gv 19,30, dove a differenza degli altri sinottici, c'è la "consegna dello Spirito" con duplice significato. Secondo la sua profonda riflessione, lo Spirito è identificato con l'acqua che esce dal costato di Gesù morente come dal santuario escatologico (Ez 47,1s; Zc 14,8): "Dal suo grembo sgorgheranno fiumi d'acqua viva. Questo disse riferendosi allo Spirito... infatti non c'era ancora lo Spirito, perché Gesù non era stato ancora glorificato" (vedi Gv 7,38s) cioè innalzato sulla croce. 198

Anche la NM in *Gv* 19,30 sebbene la traduzione sia buona «Gesù disse: "È compiuto!" e, chinando la testa, rese lo spirito\*», si ferma alla semplice constatazione della morte fisica; nella nota, infatti, richiama l'asterisco dove si legge: «\*30 O, "cessò di respirare". Lett. "cedette lo spirito"».

In verità «la portata simbolica del quarto Vangelo diventa più rilevante nell'annotazione finale sulla morte di Gesù: "E, chinato il capo, consegnò lo spirito", al posto del vecchio "spirò" che suonava mera costatazione della morte. Nell'originale greco, difatti, Giovanni intende segnalare che realmente Gesù morì, ma anche come quella fine diventava nel medesimo istante offerta dello Spirito Santo. Certo, "Spirito" nella nuova traduzione non è scritto con la lettera maiuscola, per rispetto del suo referente storico o meglio letterale, quanto mai necessario affinché non si cada in forme di allegoria o in metafore eccessive. Ma il fine dell'evangelista è andare oltre la lettera o la storia, senza negarla, fino a toccare la portata simbolica dei fatti» 199

<sup>197</sup> Giuseppe Pittanò, Dizionario latino-italiano italiano-latino, Mondadori, Verona 1977

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> Cfr. Antonio Contri, Fedeli alla Parola..., 70-71; Cfr. Alfred Wikenhauser, L'Evangelo secondo Giovanni..., 228-230

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup> Beretta-Pitta, COME CAMBIA LA BIBBIA..., 117-118

«Il verbo indica l'atto di consegnare qualche cosa a qualcuno. Il verbo τελειὸω ripetutamente usato appena prima, dice senza alcun dubbio che lo spirito venne consegnato al Padre» $^{200}$ 

«**Spirò.** Letteralmente: "consegnò lo spirito". L'atto stesso del morire è per Gesù volontario e personale: nessuno gli toglie la vita, egli stesso la offre (10,18). Giovanni dice "consegnò lo spirito". Si potrebbe tradurre: "trasmise lo Spirito". È già sottinteso lo Spirito Santo che egli, la sera di Pasqua, comunicherà ai discepoli (20,22). L'espressione usata annunzia fin d'ora la Pentecoste, il cui compimento si farà per mezzo di Gesù Risorto (*Atti* 2,33)»<sup>201</sup>

«Questo ultimo respiro ricordato da Marco acquisterà in *Matteo* 27,50 e in *Giovanni* 19,30 un'espressione più volontaria e più teologica: "rese lo spirito" o "consegnò lo spirito" »<sup>202</sup>

Come già ricordato, al di là di come si voglia rendere ἀφῆκεν τὸ πνεῦμα, pare evidente che alla NM interessi far credere che Gesù cessò solo di respirare, dato che non crede nè alla personalità divina dello Spirito nè alla sua possibilità di inabitazione nelle persone. Un segno è anche quello di non aver riportato tra i significati possibili di  $\pi$ νεῦμα quello di Spirito Santo. Ecco le citazioni riportate da Felice di alcuni dizionari e le parti omesse in rosso:

- 1. O πνεθμα... respiro, soffio, fiato... soffio vitale..." Liddell e Scott
- «πνεῦμα... respiro, soffio, fiato... soffio vitale... V. lo spirito di Dio nel N.T., dello Spirito Santo, τὸ πνεῦμα, πν. ἄγιον»<sup>203</sup>
- 2. πνεθμα... b) il fiato, il respiro...\*spirito ... Spirito Santo NT " Schenkl e Brunetti
- 3. «πνεθμα... Spirito (di Dio); spirito, vita interiore, persona... vento... soffio... fantasma»<sup>204</sup>
- 4. «πνεθμα... soffio... vento... esalazione... respiro, soffio di vita, alito... Spirito Santo, NT»<sup>205</sup>
- 5. «πνεῦμα... soffio, alito... vento... aria... respiro... vita... spirito divino... *Gen* 1,2 ecc.; spirito santo NT»<sup>206</sup>

Il fatto poi che altre versioni rendono come la NM o similmente, non prova che la loro intenzione sia solo quella di informarci sulla sua morte o sulla cessazione delle sue funzioni respiratorie.

Interessante la citazione della TILC (1985): "Ma Gesù di nuovo gridò forte, e poi **morì**", ma ancora di più quella del 2000 "Ma Gesù di nuovo gridò forte, e poi **emise lo spirito** e **morì**"; un'unica traduzione esplica i due significati.

Che l'espressione ἀφῆκεν τὸ πνεῦμα in 27,50 sia di duplice significato è ben presentato nella TOB che riporta "rese lo spirito", ma spiega:

«Non lo Spirito Santo, né lo spirito divino presente nell'uomo secondo il significato greco che lo oppone al corpo materiale, ma lo spirito di vita come viene concepito nell'AT (Gn 35,18; sir 38,23; Sap 16,14)»<sup>207</sup>; in *Gv* 19,30 pur avendo la medesima espressione "rese lo spirito" precisa: «Anche se

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> Nolli, Evangelo secondo Giovanni..., 700

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> Idem, 1147

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> I Quattro Vangeli Commentati..., 546

<sup>203</sup> Liddell e Scott, 1035

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> Buzzetti, 130

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> Rocci, 1516

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> GIMontanari, 1699

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> TOB, c, 2255

pone il dono dello Spirito alla Chiesa durante l'apparizione pasquale (20,22), Gv forse vuole suggerire che è con la sua morte che Gesù può trasmettere lo Spirito al mondo (7,39, 16,5-7)»<sup>208</sup>

### **MATTEO 24,3**

"Quando avverranno queste cose, e quale sarà il segno della tua presenza e del termine del **sistema** di cose?" (NM)

Al capitolo 24 di Matteo ha inizio il 5° e ultimo discorso di Gesù, detto "escatologico" (dal greco *èschatos* = che riguarda gli avvenimenti della fine). La risposta di Gesù (v. 5) alla domanda dei discepoli (v. 3), è da collegare alle considerazioni che i discepoli e il maestro fecero poco prima all'uscita del tempio di Gerusalemme, a riguardo delle costruzioni.

Non si deve dimenticare che la catastrofe religiosa e nazionale di Gerusalemme nel 70 era la «fine di un mondo», quello ebraico al quale era intimamente unita l'antica rivelazione ed economia religiosa. Si chiudeva così un'era, un'epoca nella storia religiosa del mondo, nel momento in cui se ne apriva un'altra con la diffusione sulla terra della buona notizia di Gesù, che sarebbe durata fino alla fine dei secoli con il glorioso intervento di Cristo giudice e salvatore.

Questo potevano avere in mente gli apostoli in riferimento a ciò che Gesù aveva detto poco prima sulla fine della città santa, come "fine di un particolare mondo" di cui Gerusalemme era stata la più vera espressione.

La *fine del mondo* è in greco *consumazione del secolo*, dove "secolo" può alla maniera ebraica significare benissimo la fine di un epoca. Sostanzialmente la domanda degli apostoli si può intendere come un grandioso intervento di Cristo per porre fine a "un mondo", cioè a Gerusalemme e tutto ciò che essa rappresentava.<sup>209</sup>

Nello specifico della parola greca  $\alpha i\hat{\omega}vo\varsigma$   $ai\hat{\omega}nos$ , sarebbe bastato anche dare una sbirciatina al GLNT di Kittel (che pur in altre occasioni Felice utilizza), per trovare il "bandolo della matassa"; infatti alla voce  $\alpha i\hat{\omega}vo\varsigma$  si legge: «Nel NT è usato nel senso di durata del mondo nell'espressione dell'Evangelo di Matteo». <sup>210</sup> Nella nota a piè di pagina tra i vari brani si inserisce anche Mt 24,3.

Vediamo e controlliamo nel limite del possibile le fonti citate:

- 1) **o** αἰων, ῶνος... tempo; durata; vita; lungo tempo; secolo... il secolo presente, gli uomini d'ora, NT..." Rocci
- «αἰων, ῶνος... tempo; durata; vita; lungo tempo; secolo... il mondo, il secolo presente, gli uomini d'ora, NT...» Rocci<sup>211</sup>
- 2) **o** αἰων, ῶνος... 2. età, generazione... un lungo periodo di tempo, epoca... un determinato periodo di tempo, era, epoca, età, periodo..." Liddell e Scott
- «αἰων, ῶνος... 2. età, generazione... un lungo periodo di tempo, epoca... un determinato periodo di tempo, era, epoca, età, periodo... questo mondo...N.T. »<sup>212</sup>
- 3) O αἰων, ῶνος... epoca; ordinamento del mondo... vita quotidiana..." Buzzetti
- «αἰων, ῶνος... epoca; ordinamento del mondo; eternità... Eone (personificato come forza

<sup>209</sup> Cfr. *GA3*, 77-78

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> Idem, k, 2471

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> GLNT, 546-547

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> Rocci, 47-48

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> Liddell e Scott, 33

maligna); esistenza, vita quotidiana..."»<sup>213</sup>

«αἰων, ῶνος... tempo, vita, durata della vita, età... lungo periodo di tempo, epoca, eternità» 214

«Fine del mondo = lett. compimento del tempo (gr.  $ai\bar{o}n$ ) del momento presente del mondo, della storia (Mt 13,39s; 49; 24,3; 28,20) che il ministero di Gesù aveva inaugurato (Eb 9,26)»<sup>215</sup>

età presente ND, BLM, NR, RL, SBT, SBA, SBS del secolo (tempo)? TIV, MA (mondo) era NA, NIV, KIT, BJ mondo PIB, NVP, CEI, 71 CEI, 08 CON, TOB, RI, IBE, SBTI, LB (lett. età, periodo), GCC, GA3, UTET, BPM questo mondo TILC compimento del tempo IDO compimento dell'età ED

Secondo Felice la traduzione "fine del mondo" è presente nelle traduzioni per la maggioranza cattoliche;<sup>216</sup> dalle bibbie in mio possesso sono 8 le cattoliche (RI, GCC, GA3, NVP, CEI, PIB, IBE, UTET) che rendono così, le altre hanno "età presente", "era" e la TILC "questo mondo" ma nessuna "sistema di cose", se non solo la NM.

Felice ritiene ancora che dalle citazioni riportate risulti chiaro il significato fondamentale di αἰῶνος: epoca, era o periodo di tempo; risulta chiaro solo dalle sue citazioni amputate che non riportano l'accezione mondo, sempre presente, come abbiamo potuto constatare.

Altri dizionari riportano: «αἰων, ῶνος... (periodo di) tempo, epoca, eternità, mondo»<sup>217</sup>, e «lungo tempo, periodo di tempo, durata del mondo... mondo».<sup>218</sup>

«Età del mondo, in greco *aiōn*, eone, epoca, èra; vi soggiace la concezione apocalittica, secondo la quale la storia della salvezza è divisa in una serie di periodi o di eoni, per es. dalla creazione (Adamo) ad Abramo, da Abramo a Mosè, da Mosè a Davide, da Davide all'esilio, dall'esilio al Messia (cf. Mt 1,1-17). La serie delle ere del mondo non era rigidamente fissata. Su questa concezione, la novità dei cristiani, sta nell'idea di due venute del Messia, una nell'umiltà, l'altra nella gloria, con il regno di Dio nella sua pienezza. La prima venuta si è già attuata e inaugura il periodo della Chiesa. La seconda è riservata al futuro, la parusia propriamente detta. L'idea di una seconda venuta (ritorno) di Cristo è presenta nel NT, per es. in Gv 14,3, ma la formulazione esplicita non si trova prima di s. Giustino martire (*deutera parousia* [= seconda venuta])»<sup>219</sup>

La raccolta di discorsi che riguardano gli avvenimenti della fine presenta ancora oggi problemi irrisolti dal punto di vista dell'esegesi. Alcuni, nei discorsi di Gesù, vedono solamente la *fine di Gerusalemme*, altri esclusivamente la *fine remota del mondo*. È chiaro che attualmente si vede più sicura l'opinione che unifica e alterna le due prospettive. Comunque si possa spiegare questo modo di presentare le cose corrisponde profondamente alla visione biblica, che vede tra i due avvenimenti

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> Buzzetti, 5

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> Zanichelli-Romizi, 41

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> LTB, 90

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo ...., 155

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup> DENT, 116

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> DCBNT, 1820-1823

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> BG,<sup>08</sup> 2374

un rapporto essenziale, per cui il primo è preludio e figura del secondo: la fine di Gerusalemme segna il termine di un Alleanza e di un epoca della storia, sostituita da un epoca e da un Alleanza nuove. Un avvenimento analogo, anche se proporzionalmente più grande, si realizzerà solo alla fine quando scomparirà l'era attuale per l'instaurazione gloriosa del Regno di Dio. La narrazione di tutto ciò è fatta con le immagini e lo stile propri della letteratura apocalittica, e dunque risulta necessario evidenziare bene la differenza tra l'espressione letteraria e in contenuto dell'insegnamento (*cfr.* UTET).

Nonostante tutto Felice conclude categoricamente: «"Sistema di cose" è la traduzione più corretta della parola greca αἰῶνος»<sup>220</sup>

### **MATTEO 5,9**

"Felici i pacifici, poiché saranno chiamati figli di Dio " (NM)

- 1) ο "εἰρηνοποιεώ... pacifico...- poiòs, o,...pacifico..." (L. Rocci)
- «εἰρηνοποιεώ... pacifico; fo pace, concilio...- poiòs, o, pacificante; pacificatore; pacifico... NT»<sup>221</sup>
- 2) εἰρηνοποιοί... eirenopioòs, on pacifico..." (Nolli G.)

Certo, è nell'analisi filologica che il Nolli rende il termine puro di base, ma nella sua traduzione lo rende secondo il suo specifico significato come tutte le altre versioni: "beati quelli che lavorano per la pace". <sup>222</sup>

- 3) Il Lessico Gillièron parla esattamente di "operatori di pace" (Mt 5,9)
- 4) ο "Anche il Vocabolario Greco Italiano etimologico e ragionato (2001) Zanichelli alla voce εἰρην.ο.ποιὸν ha 'pacifico' " (Zanichelli)
- εἰρην.ο.ποιὸν ... colui che fa la pace: pacificatore, pacifico...»<sup>223</sup>

Ancora una volta Felice riporta solo ciò che a lui conviene.

«εἰρηνοποιὸν artefice di pace, pacificatore. Mt. 5,9: makarioi oi eirenopoioi, «beati coloro che stabiliscono la pace», forse anche sostantivato: «gli artefici di pace» 224

```
«εἰρηνοποιὸν ... pacificatore... NT...»<sup>225</sup>
```

«εἰρηνοποιὸν-ου (Mt 5,9) m che realizza o diffonde la pace»<sup>226</sup>

«εἰρηνοποιὸν ... pacificatore... makàrioi oi eirenopoioì beati i pacifici NT. Mat. 5.9...»

«Una volta che Dio ha fatto annunciare mediante Gesù Cristo la pace,... anche gli uomini diventano

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 156

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> Rocci, 554

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> NOLLI - Matteo p. 87

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup> Zanichelli-Romizi, 395

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> DENT I, 1057

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> Liddell e Scott, 372

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup> Buzzetti, 47

<sup>&</sup>lt;sup>227</sup> GIMontanari, 642

eirēnopoiói, operatori di pace, pacificatori (Mt 5,9)»<sup>228</sup>

"Tale è la portata del testo che alla lettera dovrebbe tradursi «artefici della pace»<sup>229</sup>

«Beati i facitori di pace...»<sup>230</sup>

Beati gli operatori di pace IBE, CEI,<sup>71</sup> CEI,<sup>08</sup> NVP, GCC, TOB, IDO, BPM, ED Beati quelli che diffondono la pace TILC Beati quelli che s'adoperano per la pace RL, NR, ND, BLM, LB, GL, SBT, SBA, SBS Beati coloro che operano per la pace CON Beati i pacificatori KIT, NIV, NA, SBTI Felici i facitori di pace TIV Beati i pacifici RI, MA, GA3, PIB, UTET, MA

L'obiezione non riguarda il fatto di non doversi immischiare in organizzazioni volte a operazioni di pace (quello casomai è l'intento della WT, che rendendo così la versione, si sente giustificata a scoraggiare i suoi membri dal contattare o potersi iscrivere in qualsiasi organizzazione), ma è semplicemente di ordine filologico e grammaticale. εἰρηνοποιοί non indica solo i pacifici, ma coloro che operano e mantengono la pace. Anche la TIV rende "Felici i facitori di pace".

La stessa UTET in nota dice: "pacifici nel senso attivo di amanti e operatori di pace".

È interessante notare come anche la KIT riporti esattamente sotto il greco l'inglese the peacemakers "pacificatori, operatori di pace", mentre in italiano renda con "i pacifici". Anche la ED rende peacemakers, sia in inglese letterale che in quello corrente. A ben vedere "pacifici" della NM deriva dal latino pacificus (= pacem+facere) e quindi significa facitore di pace; ma l'italiano pacifico ha perso tale sfumatura.

Il fatto poi che l'apostolo Giovanni disse che i suoi seguaci non dovessero essere parte del mondo (17,14) non ha nulla a che fare con la possibilità o meno di far parte di qualche organizzazione, tanto più se è una organizzazione pacifica o meritevole.

Particolarmente "preoccupante" è la conclusione di Felice:

«Teologicamente poi, la parola "pacifico" è più inerente al contesto, in quanto indice di rifiuto totale della violenza, qualità che non è necessariamente insita in colui che "procura la pace", in quanto la pace la si può procurare partendo da una guerra»<sup>231</sup>

Se la pace si può procurare partendo da una guerra, non saprei a quale pace Felice faccia riferimento... non credo a quella di Gesù Cristo e del suo vangelo.

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup> DCBNT, 1133

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup> Vangelo secondo San Matteo, ... 81

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup> C.Buzzetti, P.Cignoni, B.Corsani, Antologia del Nuovo Testamento..., 29

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 128

#### MATTEO 3,11

lo, da parte mia, vi battezzo **con** acqua a motivo del vostro pentimento; ma colui che viene dopo di me è più forte di me e io non sono degno di levargli i sandali. Egli vi battezzerà **con** spirito santo e **con** fuoco (NM)

Non c'è nessuna imputazione nei confronti della NM per la traduzione "con" invece di "in" della preposizione greca èv (en): sono ambedue possibili ed esatte. Nel caso specifico, nel NT è comune, siamo di fronte ad un semitismo:

«4 In senso strumentale. a) Per indicare il mezzo. Quest'uso non è sconosciuto nel greco classico, ma diventa comune soltanto nei LXX, per l'influsso dell'ebraico be... βαπτίζειν ἐν ὕδατι "battezzare in (con) acqua": Mt 3.11»<sup>232</sup>

Il Dizionario Liddell e Scott rende év sia "con" che "in". È incompleta, per quello che ci riguarda, la citazione del Buzzetti; Felice infatti riporta solo "con", mentre il dizionario dice: «èv... prep. con dat. in, su, a... con... per, per mezzo di...»<sup>233</sup>

«Lett. *nell'* (TOB). Il *be* ebraico che soggiace alla preposizione *in* non ha necessariamente un significato locativo, ma può avere un valore strumentale (cf. Ap 6,8, 19,21; raffronta Mc 5,25 con Mt 9,20); qui: *con acqua, per mezzo dello Spirito*»<sup>234</sup>

Che sia, quindi, possibile tradurre anche come la NM non c'è dubbio, ma ritenere, come dice Felice, poco sensata la traduzione "in" e più corretta "con"<sup>235</sup>, è sbagliato... Non è sufficiente scegliere la forma migliore in italiano, bisogna scoprire e capire anche il significato del testo originale.

# **MATTEO 6,7**

"Ma nel pregare, **non dite ripetutamente le stesse cose**, come fanno le persone delle nazioni, poiché esse immaginano di essere ascoltate per il loro uso di molte parole" (NM)

| Προσευχόμενοι | δἐ  | μὴ  | βατταλογήσητε                          |
|---------------|-----|-----|----------------------------------------|
| Pregando      | poi | non | blaterate (IBE)                        |
| Praying       | but | not | you should multiply words (KIT)        |
| Preganti      | poi | non | usate molte parole e ripetizioni (TIV) |
| Prayng        | but | not | babble (ED)                            |

Vediamo ora alcune delle citazioni del libro e di seguito il vero pensiero dell'autore.

- 1) o "...non ripetere la stessa preghiera..." Evangile S. Matthieu (1924) A. Durand
- «"Pregando non usate molte parole", alla lettera: "Non mormorate delle formule". Gli orientali, soprattutto i pagani, facilmente attribuivano una specie di virtù magica alle parole delle loro

<sup>233</sup> Buzzetti, 53

<sup>234</sup> TOB, q, 2183

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup> DENT I, 1196

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup> Cfr. La Traduzione del Nuovo Mondo..., 125

preghiere, ritenendole tanto più efficaci quanto più le ripetevano a lungo, presto e ad alta voce. Abbandonata questa persuasione superstiziosa, <u>non è proibito nè pregare</u> con una formula, poiché Gesù Cristo ci insegna qui il "Padre Nostro", <u>nè ripetere la stessa preghiera</u>, come fece egli nel giardino di Gethsemani, nè pregare a lungo, secondo la propria devozione» <sup>236</sup>

Dalla citazione completa del Durand emerge proprio esattamente il contrario di quello che voleva far credere Felice.

- 2) O Battologèo...ripeto sempre le stesse cose...NT...lòghema...vana ripetizione delle stesse cose..." Vocabolario Greco-Italiano (1967) L. Rocci
- «Battologèo [battarìzo] ciancio; balbetto; parlo a vanvera; ripeto sempre le stesse cose,...NT... lòghema...ciance; battologia; vana ripetizione delle stesse cose...»<sup>237</sup>

Come si nota, solo la citazione completa del Rocci chiarisce senso e significato preciso del verbo.

- 3) O "batto-loghèo...| I ripetere sempre la stesa cosa, N.T." (Liddell e Scott)
- «batto-loghèo... parlare, tartagliando | ripetere sempre la stessa cosa, N.T.»<sup>238</sup>

«battologhèo... barbugliare, balbettare, cianciare, dire sempre la stessa cosa NT. Mat. 6.7...»<sup>239</sup>

«Battaloghèo (Mt 6,7) usare molte parole (forse il verbo imita il suono di chi parla molto)»<sup>240</sup>

«battalogèo ciarlare, chiacchierare. Si trova in Mt 6,7 nella critica al pregare pagano che cerca di farsi ascoltare mediante l'abbondanza di parole... Per la difficoltosa interpretazione del termine...la più probabile è che questo termine vada collegato con la parola onomatopeica bàt(t)alos/bàttos, <br/>
<br/>balbuziente>» $^{241}$ 

non siate ciarlieri PIB
non usate soverchie dicerie RL
non usate tante parole TILC, NR, SBT, SBA, SBS, RI, MA
non usate inutili ripetizioni ND
non usate insensate ripetizioni (*lett.* balbettate) ED
non moltiplicate le parole CON, KIT
non moltiplicate vane parole NA, SBTI
non sprecate parole NVP, CEI,<sup>71</sup> CEI,<sup>08</sup> IBE, TOB, GCC, NIV, BPM
non barbugliate alla maniera dei pagani GA3
non recitate la stessa preghiera più e più volte LB
non sproloquiate IDO
non fate tiritere UTET

È interessante notare che anche la traduzione interlineare greco-inglese edita dai *TdG* (KIT vedi sopra) riporta sotto il verbo greco βατταλογήσητε l'inglese letterale "but not you should multiply

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup> Vangelo secondo San Matteo, Commento di Alfredo Durand S.J., Studium, Roma 1955, 113-114.

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup> Rocci, 346

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> Liddell e Scott, 231

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup> GIMontanari,

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup> Buzzetti, 28

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> DENT I, 553

words" *ma voi non dovreste moltiplicare le parole*, mentre cambia, come sappiamo, l'inglese corrente a fianco. Ritornano impietose ma efficaci le raccomandazioni:

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>242</sup>

«Ciò che noi come studenti biblici dovremmo volere è **quello che dice il testo greco originale**. Solo avendo questo basilare significato possiamo determinare se la Traduzione del Nuovo Mondo o qualsiasi altra traduzione della Bibbia è giusta o no»<sup>243</sup>

Seguendo appunto il greco dell'edizione critica, la NM avrebbe dovuto per lo meno riportare nel testo la lezione che invece si legge in nota (non parlate a vanvera o non pronunciate vane ripetizioni), ed eventualmente in nota come traduzione alternativa quella del testo (dire ripetutamente le stesse cose).

Non c'è dunque nessun biasimo da parte cattolica nei confronti della NM.

Può essere forse che la resa della *NM* tenda a non considerare preghiere classiche della tradizione cattolica, come l'Ave Maria, il Padre Nostro, l'Angelo di Dio, ecc..., ritenute ripetitive e meccaniche? Secondo il vangelo, il problema non è "dire ripetutamente le stesse cose" (Gesù stesso nel Getsemani, «pregò per la terza volta, ripetendo le stesse parole» – *Mt* 26, 44), ma soprattutto "dirle in modo meccanico", senza la partecipazione dello spirito, senza interiorizzarle.

### **MATTEO 26,27**

E prese un calice e, avendo reso grazie, lo diede loro, dicendo: "Bevetene, voi tutti" (NM)

Bevete tutti IBE, TOB, TILC, CON, GCC, NR, NA, ND, RI, RL, BLM, GA3, NVP, PIB, CEI, CEI, SBT, SBTI, IDO, SBA, SBS, UTET, MA, BPM Ognuno beva da quello GL, LB Bevete da quello, voi tutti KIT, NIV Bevete di esso tutti TIV, ED

Anche se la stragrande maggioranza delle versioni non aggiunge voi a "tutti", sinceramente non credo ci sia nessun addebito per la NM se rende il greco Πίετε ἐξ αὐτοῦ πάντες con "bevetene **voi tutti**", aggiungendo effettivamente un "voi" che non c'è nel testo greco, ma che può essere sottinteso. Sostanzialmente non credo che cambi il senso.

È chiaro che Gesù si riferiva a tutti coloro che stavano partecipando alla cena in quel momento; è un tutti complessivo rispetto a coloro che erano li.

Sarebbe sbagliato, però al di la del caso in questione, ritenerlo soltanto un "tutti" esclusivo (cioè tanti ma non tutti) e non inclusivo, se ci lasciassimo ingannare da quel molti dello stesso versetto poco dopo: "...perché questo è il mio sangue dell'alleanza versato per molti, ( $\pi$ o $\lambda$ o $\lambda$ o $\lambda$ ) in remissione dei peccati...".

Tutte le versioni bibliche riportano "molti", ma subito spiegano: «**Molti**, oppure **moltitudine**. Non alcuni uomini, ma l'insieme dell'umanità. Stessa espressione a proposito del riscatto in 20,28. Il tema

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup> Torre di Guardia 1/6/1970, 340

di *Isaia 53* soggiace a questa espressione: il sangue di Gesù, assai più di quello del Servo, ha valore e portata universali. "*Il pane che io darò è la mia carne per la vita del mondo" (Giovanni 6,51)*»<sup>244</sup> Un altro esempio di tale utilizzo lo troviamo in Rm 5,15: « $\pi$ ολλοὶ molti. È la pluralità ebraica, vale "tutti"»<sup>245</sup>

È chiaro, però, che ci può essere la possibilità che qualcuno rifiuti la salvezza di Cristo; «Il *molti* finale oppone il sacrificio di uno solo e gli effetti di cui beneficia tutta la massa degli uomini, che può essere limitata nel numero soltanto da coloro che si sottraggono ai benefici della morte del Cristo. L'incontro delle parole di Gesù con la celebre profezia di *Is.* 53, 10-12 sul Messia "Servo di Jahve" è significativo»<sup>246</sup>

Mentre i passi citati da Felice presentano tutti l'aggiunta di "voi" per esplicitare meglio il senso in italiano, il versetto in questione può essere già sufficientemente chiaro.

# **GIOVANNI 8,58**

Gesù disse loro: "Verissimamente vi dico: Prima che Abraamo venisse all'esistenza io sono stato (NM 1967) io ero (NM)

Interessante è la nota al v. 56 che ci introduce nel versetto in questione:

«8,56 esultò nella speranza di vedere il mio giorno: la venuta di Gesù. Qui Gesù si appropria ancora di un'espressione riservata a Dio nell'AT: il "giorno di YHWH" (cf. Am 5,18+).»<sup>247</sup>

Prima che Abramo fosse (nato), io sono ND, RL, NVP, TOB, NR, NA, GA, CEI, <sup>71</sup> CEI, <sup>08</sup> CON, IBE, GCC, PIB, KIT, TIV, NIV, BG, SBT, SBTI, RI, TILC, BLM, KIT, IDO, SBA, SBS, UTET, MA, BPM

Esistevo già prima che Abramo fosse nato LB, GL prima che Abramo fosse, io sono lui ED

Anche in questo caso è interessante notare che mentre la KIT letterale (come la IBE, TIV ed ED) è giustamente fedele al greco e riporta l'inglese *I am*, cambia la traduzione corrente: per quale motivo?

Vediamo prima come vengono citate alcune opere

- o "NOTE FILOLOGICHE "58 Prima... sono, gr. *prin... eimi*. In it. La relazione temporale si esprime in due modi: *prima... sono*, opure *prima... ero*" J. Mateos J.Barreto. Il Vangelo di Giovanni...
- Per quanto riguarda la citazione del "Vangelo di Giovanni " di Mateos e Barreto, c'è da dire a titolo informativo, che questi due studiosi concludono la loro esegesi del testo con la frase (ovviamente omessa da Felice stesso) «Si è preferito conservare al presente la formula solenne di Gesù IO SONO QUELLO»<sup>248</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup> I Quattro Vangeli Commentati..., 267-268, vedi anche 472

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup> C.Buzzetti, P.Cignoni, B. Corsani, *Antologia del Nuovo Testamento Greco-Italiano Interlineare*, Società Biblica Britannica e Forestiera, Roma 1992, 117

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> GA3, 67

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> BG,<sup>08</sup> 2543

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup> J. Mateos – J.Barreto p. 387

Se alla fine anche loro optano per il presente, un motivo ci deve pur essere!

Anche la citazione del *Commento alla Bibbia Liturgica* non solo è incompleta, ma è travisata nel suo vero senso:

- O "...«Io sono» (la frase, per ragioni di lingua e del confronto con Abramo che comporta, suol essere tradotta «Io ero» oppure «Io già esistevo»...". Commento alla Bibbia Liturgica..."
- «Gesù parla chiaramente e afferma la propria preesistenza che definisce il suo essere divino ed eterno. Mentre Abramo cominciò ad esistere in un momento determinato del tempo, Gesù, come parola di Dio, come il Signore, è al di sopra e fuori del tempo, sebbene sia anche nel tempo. Tutto questo è espresso con la formula «Io sono» (la frase, per ragioni di lingua e del confronto con Abramo che comporta, suol essere tradotta «Io ero» oppure «Io già esistevo», ma il testo originale greco ripete anche qui «Io sono» [egò eimì]»<sup>249</sup>

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>250</sup>

### Accuratezza nelle affermazioni.

«I testimoni di Geova sono un'organizzazione di verità. Dovremmo voler dichiarare la verità ed essere sempre assolutamente accurati in tutti i particolari. Questo si dovrebbe fare non solo riguardo alle dottrine ma anche nelle citazioni, in ciò che diciamo intorno ad altri o nel modo in cui li rappresentiamo, e negli argomenti che implicano dati scientifici o notizie di cronaca. Le affermazioni errate fatte a un uditorio possono essere ripetute e l'errore può essere ingrandito. Le inesattezze che sono riconosciute da un uditorio suscitano dubbi in quanto all'autorità dell'oratore su altri punti, forse mettendo anche in dubbio la veracità del messaggio stesso» 251 (il grassetto è mio)

Ecco come vengono citati fuori contesto due studiosi:

«...Il Presente che indica la continuazione di un'azione nel passato e fino al momento in cui i parla ha praticamente valore percettivo, e la sola differenza è che l'azione è concepita come ancora in corso ... È frequente nel NT [Nuovo Testamento]: Luca 2.<sup>48</sup> ...Gv. 5.<sup>6</sup> 8.<sup>58</sup>...". - A Grammar of New Testament Greek, di J.H.Moulton, vol. III, a cura di Nigel Turner, Edimburgo, 1963, pagina 62.»

«"Alcune volte il Presente include anche il tempo passato (Mdv. 108), come quando il verbo esprime uno stato iniziato in precedenza ma che continua ancora, uno stato nella sua durata; come Gv. xv. 27 ... [ap' archês met' emou estè], viii. 58 ... [prin Abraàm genèsthai egò eimi]". - A Grammar of the Idiom of the New Testament, di G.B. Winer, VII ed., Andover, 1987, p. 26.» <sup>253</sup>

Questi due professori di Greco dicono che sia "l'este" di Gv 15,27 che "l'eimi" in 8,58, sono presenti storici ma non c'entrano nulla con il nostro caso; Gesù infatti sta parlando in prima persona. Siamo in presenza di un esempio di "depistaggio letterario".

Affermano semplicemente che il presente indicativo greco, quando esprime durata e continuità d'azione, include sia il presente che il passato, ma questo non giustifica la traduzione "io sono stato" o "io ero".

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> Cfr. Commento della Bibbia Liturgica..., 1367-1368

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup> Manuale per la Scuola..., 110, § 10,11

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup> Felice Buon Spirito, La Traduzione..., 287

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup> Idem

Ora, la forma di durata che indica un'azione cominciata nel passato e che continua fino al momento in cui si parla, in italiano non va tradotta con "io sono stato" o "io ero", in quanto queste espressioni esprimono solo un'azione conclusasi nel passato; la lingua italiana ci offre una sola possibilità: IL PRESENTE INDICATIVO, nel nostro caso dunque "io sono".

I giudei avevano capito bene che cosa voleva dire Gesù con la frase "Figlio di Dio", e che dava ad essa un significato diverso al senso comune del temine; perché altrimenti volevano lapidarlo? La pretesa di Gesù di essere "io sono" rientrava nel comportamento della bestemmia (Lev. 24,16). "Io sono" è la frase solenne, assoluta, che l'AT applica a JHWH. Non per nulla la LXX (settanta saggi rabbini ebrei), ha tradotto "Io sono" o, alla terza persona, "Colui che è".

Nessuno ha sentito il bisogno di tradurre come la *NM* "*Io mostrerò di essere ciò che mostrerò di essere*" allo scopo di oscurare questa verità. Tale traduzione non è neppure coerente con il testo ebraico in quanto è un' interpretazione volta ad evitare al lettore *TdG* un qualsiasi sebbene lontano richiamo alla frase solenne di Gesù "*io sono*".

Ho on = l'Essente ed egò eimi = io Sono hanno lo stesso significato perché fanno parte dello stesso verbo essere.

Anche La grammatica di Robertson viene citata così:

«"Il verbo [eimì]... A volte esprime in effetti l'esistenza come predicato esattamente come qualsiasi altro verbo, ad esempio in [ego eimì] (Gv 8;58)". – A Grammar of the Greek New Testament in the Light of Historical Researc, di A.T. Robertson (Nashville, Tennessee, 1934, p. 394)»<sup>254</sup>

Tuttavia nella stessa grammatica a pag. 880, Robertson in un passaggio spiega che in Gv 8,58 "eimi is really absolute", indicando che un predicato assoluto è una costruzione in cui un verbo copulativo è usato come un predicato verbale = *esistere*.

Altrettanto interessante è notare cosa dice lo stesso Robertson in un'altra opera riguardo a Gv 8,58: «I am (ego - eimi). Undoubtedly here Jesus claims eternal existence with the absolute phrase used of God. The contrast between genesthai (entrance into existence of Abraham) and eimi (timeless being) is complete. See the same contrast between en in Joh 1:1 and egeneto in Joh 1:14. See the contrast also in Psa 90:2 between God (ei, art) and the mountains (gene - the - nai)» $^{255}$ 

"Io sono" (ego eimi). Senza dubbio qui Gesù rivendica l'esistenza eterna con la frase di senso assoluto pronunciata per Dio. Il contrasto tra genesthai (entrata di Abramo nell'esistenza) ed eimi (fuori dal tempo) è completo. Vedi lo stesso contrasto tra Gv 1,1 ed egheneto in Gv 1,14. Vedi lo stesso contrasto anche in Sl 90,2 tra Dio ( $ei = tu \ sei$ ) e le montagne (gene - the - nai = venire all'esistenza)" (traduzione e grassetto miei).

Lo scritto di Robertson si commenta da solo: l'opposto di ciò che ritiene Felice.

«Il quarto modello cristologico compare nei discorsi di rivelazione, tipici del Gesù giovanneo nella duplice forma: assoluta e pronominale. L'espressione assoluta "Io sono", usata anche per Jhwh nell'AT (Deutero-Isaia, che rimanda a Es 3), pone Gesù sullo stesso piano di Dio. La si trova tre volte (8, 24.28; 13,19). L'uso pronominale lo si trova sette volte: Gesù è il pane di vita (6,35.51), la luce del mondo (8,12), la porta del gregge (10,7.9), il buon pastore (10,11.14), la risurrezione e la vita (11,25), la via, la verità e la vita (14,16), la vera vite (15,1.5)»<sup>256</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>254</sup> Idem

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup> A.T. Robertson, Word Pictures of the New Testament

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup> NTB, 67

«Il veggente vuole celebrare la lode del nome del Dio "che viene" dal suo essere eterno, del quale non si può dire nè che "è divenuto" (o gheghonòs, come nelle formule greche) nè semplicemente che atemporalmente "sarà" (o esòmenos). Paragonabile a ciò è l' ἐγὼ εἰμί di Cristo in Gv. 8,58: "prima che Abramo nascesse, io ci sono"»<sup>257</sup>

**«8:58** I am! A solemnly emphatic declaration echiong God's great affirmation in Ex 3:14 (see vv. 24,28; see also note on 6.35) Jesus did not say "I was" but "I am", expressing the eternity of his being and is onennes with the Father (see 1:1). With this climactic statement Jesus concludes his speech that began with the related claim, "I am the light of the world" (v.12)»<sup>258</sup>

«**8,58** Io sono! Una dichiarazione solennemente enfatica che echeggia la grande affermazione di Dio in Es 3,14 (vedi vv. 24,28; vedi anche la nota in 6,35) Gesù non disse "Io ero" ma "Io sono" esprimendo l'eternità del suo essere e la sua unità con il Padre (vedi 1,1). Con questa affermazione Gesù conclude il suo discorso che iniziò con la dichiarazione, "Io sono la luce del mondo" (v.12)» (traduzione mia)

«Tra Dio e Cristo non c'è soltanto unità di essere, ma la più completa corrispondenza di parola e di azione. Le parole che Gesù pronuncia egli le ha udite dal Padre (Gv 14,10); le opere che egli compie sono opere del Padre (Gv 9,4). Esse sono in funzione della rivelazione della gloria di Dio e quindi della sua glorificazione. Questo fatto appare con particolare evidenza nei detti di autorivelazione di Gesù, in cui viene usato quello stile in prima persona (εγὼ εἰμί, egô eimi = io sono) che caratterizza le autorivelazioni di Dio nell'AT… Anche nell'Apocalisse troviamo delle formule in prima persona, come "io sono il primo e l'ultimo", che sono pronunciate ora da Dio ora da Cristo (Ap 1,8.17; 21,6; 22,13). Di qui si può vedere come nel NT fede in Dio e fede in Cristo siano intimamente connesse»<sup>259</sup>

A riguardo solo un accenno e un rimando al libro dell'apocalisse di cui poco prima:

«In 1,8, Dio si afferma "alpha e ōmega". In 22,13 è Cristo ad affermarsi tale; e aggiunge: il primo e l'ultimo, il principio e la fine. Abbiamo dunque una prova in più della preoccupazione costante del nostro autore di sottolineare l'unità del Padre e del Figlio, i cui titoli sono interscambiabili» 260

L'espressione greca egô eimi, molto utilizzata nel vangelo di Giovanni, può significare sia un'insistenza "io, proprio io", per esempio quando Gesù appare ai suoi discepoli camminando sul mare li rassicura dicendo egô eimi "sono proprio io", ma soprattutto si può tradurre "Io sono" e quindi fare rimando al nome di Dio stesso come fu rivelato a Mosè nel roveto ardente: «Io sono colui che sono» (Es 3,14). Quando Gesù risponde a quelli che vengono ad arrestarlo "Sono io" (18,5) il fatto che i suoi nemici cadono a terra, fa capire che con queste parole così semplici, Gesù si presenta come un essere divino.

In altre quattro occasioni (8,24.28.58; 13,19) Gesù utilizza l'espressione in modo tale da vedere il chiaro utilizzo del nome divino: la più eclatante è 8,58 perché comporta un'opposizione tra Abramo che è nato (letteralmente «è divenuto») e Gesù che è «Io sono»<sup>261</sup>

Lo stesso Nolli, a riguardo del rapporto tra Abramo e Gesù dice:

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup> DENT, 1044

<sup>&</sup>lt;sup>258</sup> NIV, 1611

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup> DCBNT, 496-497

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> L'Apocalisse di Giovanni, traduzione e commento di Pierre Prigent, Borla, Roma 1985, 658

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> Cfr. I Quattro Vangeli Commentati..., 1186

«γενέσθαι med. inf. pres;... nascere, divenire; verbo che si usa per i mortali e che si contrappone all'essere (εἰμί) di Dio... εἰμί att indic pres 1sing;... essere, esistere: verbo che si usa solo per Dio, in senso proprio. Qui il pres è il tempo di Dio. Affermazione dottrinale e realistica nello stesso tempo, di cui i Giudei comprendono la portata e alla quale reagiscono immediatamente... Lo volevano lapidare, perché secondo loro, aveva bestemmiato» 262

«*Prima che Abramo fosse, io sono*: Questa una delle affermazioni più enfatiche di Gesù riguardanti la sua natura divina, è la sua risposta all'ultima domanda dei giudei... Questa volta i giudei capiscono bene le implicazioni di una tale affermazione, e decidono di lapidarlo per aver pronunciato una così grave bestemmia»<sup>263</sup>

«L'uso giovanneo assoluto di 'IO SONO' ha l'effetto di presentare Gesù come divino, con una (pre)esistenza proporzionata alla sua identità, proprio come l'A.T. greco comprendeva il Dio di Israele»<sup>264</sup>

Per dare un interessante e sicuro riferimento, ecco la traduzione ufficiale e il commentato di Es 3,14 di alcuni studiosi ebrei:

"E il Signore rispose: «Io sono quello che sono» e aggiunse: «Io sono mi manda a voi»". Nella nota 6 si legge:

«Le espressioni di questo verso e del seguente sono oscure forse volutamente. Ne sono state tentate varie spiegazioni, fra le quali è difficile scegliere. In queste parole è, a quanto pare, da vedersi un'allusione al nome divino, che noi non pronunziamo, scritto con le lettere J. H. V. H. che contengono la radice del verbo che significa "essere". L'espressione può significare: l'eternità, l'immutabilità di Dio. Il fatto che Egli è l'Essere, Esistente per Se Stesso, può voler dire: "Poco importa il Mio nome, quel che importa è che Io sono". Altra spiegazione: l'Essere di cui l'esistenza ha la sua causa in Se Stesso, e non mutua la sua origine da alcun altro essere»

«Il verbo "essere" nella prima persona singolare, "sono", dev'essere inteso qui in senso stretto. Indica qualcosa o qualcuno che non ha principio, nè fine. Quindi, è collocato al livello di Dio, di colui che attendevano per il futuro e che è già presente in mezzo a loro»<sup>266</sup>

«57-59 I Giudei non intendevano precisare l'età di Gesù, che aveva allora circa trentatré anni; ma pur esagerandola volevano far risaltare l'impossibilità che Egli avesse veduto Abramo. Gesù affermò allora così chiaramente la sua eternità e la sua divinità, che i Giudei, inorriditi per la pretesa bestemmia, *diedero di piglio alle pietre*, che non mancavano nel recinto del tempio, per lapidarlo»<sup>267</sup>

E ancora all'infinito, le analisi degli studiosi ci dicono:

«"Prima che Abramo fosse, io sono". Ciò che qui si deve notare innanzitutto è la contrapposizione tra i due tempi dei verbi:  $\gamma \epsilon \nu \epsilon \delta \sigma \theta \alpha \iota$  "venire all'essere" aoristo e  $\epsilon \hat{\varphi} \nu \alpha \iota$  "essere" presente continuo. Con ciò si vuol dire che Gesù non può essere collocato tra la serie dei grandi personaggi storici, che ha avuto inizio con Abramo ed è continuato con i profeti. Egli afferma, non solo di essere il più grande dei profeti, superiore anche ad Abramo, ma di appartenere ad un altro ordine di esistenza. Il

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> Nolli Gianfranco, Evangelo secondo Giovanni..., 340-341

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup> GCB, 1405

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup> Raymond E. Brown, Introduzione alla Cristologia..., 138

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup> BED, nota 6, 95

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup> CBL, 1363-1364

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup> PIB, 1947

verbo γενεὥσθαι non è applicabile in alcun modo al figlio di Dio. Egli dev'essere collocato al di fuori del contesto temporale. Si tratta, infatti, di uno che è in grado di affermare: εγὼ εἰμί (io sono), espressione che corrisponde ad 'ănî hû dell'Antico Testamento con cui veniva qualificata l'aseità unica ed eterna di Dio stesso... Che esiste da tutta l'eternità: è l'unità tra il Padre e il Figlio in 'mutua conoscenza' e 'inabitazione', la cui nota essenziale è data dalla agape. Ed è proprio questo mistero della divinità rivelata da Gesù al mondo: "...ho fatto conoscere loro il tuo nome e lo farò conoscere..." "Il nome del Padre è legato al nome di Gesù. È una figliolanza eterna che non è soggetta al tempo»<sup>268</sup>

«L' "ego eimì" di Gesù non è solo l'allusione ad Esodo 3:14, ancora più forte poggia sui passi di Is. 43:10; 42:8 dove il Dio di Israele si presenta al popolo come farà poi Gesù Cristo con l' "ego eimì" ebr. "'ănî hû" il nome divino. "Gesù parla al presente, che lo colloca al di sopra del tempo e nella presenza eterna di Dio... Di fronte a questo Eterno Essente, Abramo è un uomo che un giorno entrò nell'esistenza ('fosse' = nascere). In tal modo a Gesù è attribuita una superiorità essenziale, un'eccellenza assoluta sul Patriarca...l'ebraico ehjeh è affine a 'ănî hû, quella divina formula di rivelazione che Gesù riprende con l' εγὼ εἰμί di 8:24 per riferirla a se stesso...". Poi: "L'indiretto riferimento a Ex 3,14 è la migliore spiegazione della reazione dei Giudei, che interpretarono l'esigenza di Gesù come una bestemmia, e afferrano delle pietre per lapidarlo come bestemmiatore". L' "io sono" è legato al nome JHWH che Gesù attribuisce a se stesso. Il Padre è il Padre, il Figlio è il Figlio, un'unica realtà divina» <sup>269</sup>

«b Io sono, allusione al nome stesso di Dio; cfr. Es 3:14; Eb 13:8»<sup>270</sup>

Ora sant'Agostino, al commento di *Gv* 8,58, ha provveduto con un anticipo di 1.500 anni a smascherare errate interpretazioni dottrinali confutandole con le seguenti parole:

«Rifletti su queste parole per penetrarne il segreto significato. 'Prima che fosse fatto Abramo': 'fosse fatto' si riferisce alla creatura umana; "sono", alla sostanza divina. "Fosse fatto", purché appunto Abramo è una creatura. Non disse il Signore: Prima che Abramo fosse, io ero; ma disse: "Prima che Abramo fosse fatto", e non poté essere fatto se non per mezzo di me, "Io sono". Neppure disse: Prima che Abramo fosse fatto, io sono stato fatto. "In principio – infatti - Dio fece il cielo e la terra"; e "In principio era il Verbo". Quindi, "Prima che Abramo fosse fatto, Io sono". Riconoscete il creatore, non confondetelo con la creatura. Colui che parlava proveniva dal seme di Abramo: ma in quanto aveva creato Abramo, era prima di lui» 271

«Siamo di fronte alla sommità della rivelazione di Gesù. In tutto il dialogo Gesù si proclama Dio, il Preesistente, il Vivente, come lo è il Signore Dio dell'Antico Testamento. Egli è Dio per noi»<sup>272</sup>

Ecco ciò che affermano alcune prestigiose opere teologiche in merito a Gv 8,58:

«Le cose stanno diversamente in 8,58, in cui, per la relazione all'esistenza di Abramo, viene affermata la preesistenza di Gesù, il suo essere eterno e divino; ma poiché qui non si tratta soltanto della categoria del tempo, ma anche e molto di più di una differenza fondamentale di essere (Gesù NON DICE: << PRIMA CHE ABRAMO FOSSE IO ERO>>, BENSÌ << IO SONO>>) non si può staccare del tutto questo passo dagli altri espressi in formula assoluta. Tutti questi passi (Giov: 8,24,

<sup>&</sup>lt;sup>268</sup> C.H.Dodd, L'interpretazione del quarto Vangelo, Paideia 1974, 326-327, 127-128

<sup>&</sup>lt;sup>269</sup> R. Schnackenburg, Il Vangelo di Govanni 2, Paideia, Brescia 1977, 400-401

<sup>&</sup>lt;sup>270</sup> SBT. 1126

<sup>&</sup>lt;sup>271</sup> Commento al Vangelo di San Giovanni 2, Città Nuova, 1965, 55

<sup>&</sup>lt;sup>272</sup> Zevini, Commenti spirituali del NT, Vangelo di Giovanni, Città Nuova

28; e 13, 19) hanno in comune la pretesa di Gesù ad un modo di essere assolutamente unico che va oltre la categoria umana»<sup>273</sup>

«In questo versetto è evidente la distinzione tra *genesthai*, che è usato per i mortali e l'uso divino di *einai* "essere", nella forma di "Io Sono". Questa stessa distinzione si è vista nel prologo: la Parola era, ma attraverso di lei tutte le cose avrebbero avuto origine. Nell' AT la stessa distinzione si trova nelle parole rivolte a Jahvè nel Salmo 90:2: "Prima che le montagne si formassero ….da sempre e per sempre tu sei"»<sup>274</sup>

«Ci sono in Giovanni otto casi in cui Gesù identifica se stesso mediante l'affermazione assoluta "IO SONO". Questa espressione misteriosa sembra sia un'intenzionale riferimento a Mosè (Es. 3, 13-14); essa quindi è un'espressione della divinità propria di Gesù»<sup>275</sup>

«Ego eimi si trova come autodefinizione di Gesù in Giov 8:58 e 8: 24-28; 13:19. In Giovanni 8:58 (ego eimi) è chiaramente contrapposto a "prima che Abramo fosse". In esso Gesù esprime la consapevolezza della propria eternità, della propria trascendenza rispetto al tempo. Ciò che la Scrittura attribuisce al Padre VIENE QUI RIFERITO AL FIGLIO CHE È UGUALE AL PADRE»<sup>276</sup>

Per chiarezza, ho volutamente preferito queste opere, in quanto ampiamente citate da Felice in altre parti del suo libro per sostenere la correttezza della versione *NM*: sono proprio queste, invece, che la smentiscono.

«**8,59** raccolsero delle pietre per gettarle contro di lui: la pretesa di Gesù di un modo divino di esistenza è agli occhi dei Giudei una bestemmia, passibile di lapidazione (Lv 24,16)»<sup>277</sup>

«**58** *Io Sono*: cfr. 8,28; 13,19; 1,1-3; affermazione esplicita della preesistenza eterna del Figlio in rapporto a quell'uomo che fu Abramo»<sup>278</sup>

### **LUCA 1,35**

Rispondendo, l'angelo le disse: "Lo **spirito santo** verrà su di te e la potenza dell'Altissimo ti coprirà con la sua ombra. Per questa regione dunque quello che nascerà sarà chiamato santo, Figlio di Dio (NM)

Il problema che emerge in questo versetto non è, contrariamente a quanto crede Felice, l'utilizzo della minuscola per  $\pi v \epsilon \hat{v} \mu \alpha$  (= spirito) al fine di sminuirne la sua personalità divina e trinitaria, ma quanto tutto il contesto, gli altri passi e le diverse accezioni nelle quali si presenta, lo stesso spirito, in tutte le Sacre Scritture. Lo si è già ricordato, ma comunque lo ripetiamo, che gli antichi manoscritti o codici non avevano la distinzione tra minuscole e maiuscole; non ha dunque sostanziale rilievo la considerazione di Felice.

<sup>&</sup>lt;sup>273</sup> Rudolf Schnackenburg, Commento teologico del NT, Vangelo di Giovanni 2, 80

<sup>&</sup>lt;sup>274</sup> Raymond E.Brown, Giovanni. Commento al..., Cittadella editrice, 469

<sup>&</sup>lt;sup>275</sup> *Idem*, 1836

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup> GLNT 3, 189

<sup>&</sup>lt;sup>277</sup> BG, <sup>08</sup> 2543

<sup>&</sup>lt;sup>278</sup> NAT, 278

Una pubblicazione dei *TdG* riporta:

«In quanto allo "Spirito Santo", la cosiddetta Terza Persona della Trinità, non è una persona, ma è la forza attiva di Dio. Giovanni il Battezzatore disse che <u>Gesù avrebbe battezzato con spirito santo come Giovanni battezzava con acqua. Perciò come l'acqua non è una persona, così lo spirito santo non è una persona (Mt 3,11). Ciò che aveva predetto Giovanni si adempì quando, dopo la morte e resurrezione di Gesù, fu versato lo spirito santo sui suoi seguaci riuniti a Gerusalemme. La Bibbia dice: "Furono pieni di spirito santo" (At 2,4). Furono "pieni" di una persona? No, furono pieni della forza attiva di Dio... Come può lo spirito santo essere una persona se circa 120 discepoli ne furono contemporaneamente pieni?» <sup>279</sup> [sottolineature mie]</u>

Anche lo stesso Felice sottolinea quest'ultimo concetto quando ritiene che fu impossibile per Elisabetta essere stata piena della persona dello spirito santo, ma solo della forza.

Qualche considerazione a riguardo. Intanto non è vero che il vangelo dice che Gesù battezzerà con spirito santo "come" Giovanni battezzava con acqua: il vangelo dice "ma" o "invece" non "come" (Mc 1,8; Mt 3,11; Lc 3,16; At 1,5; 11,16); ritenere perciò che come l'acqua non è una persona così non lo è neppure lo spirito santo è insensato. A questo loro ragionamento si può allora anche ricordare il comando di Gesù di "Battezzare nel nome del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo", e concludere dicendo che come il Padre e il Figlio sono persone, così anche lo spirito Santo è una persona.

Che poi sia possibile per le persone divine "riempire" tanti contemporaneamente, basta leggere, per esempio, Gv 14,23 «Gesù gli rispose: "Se uno mi ama, osserverà la mia parola; e il Padre mio l'amerà, e noi verremo da lui e dimoreremo presso di lui"»; ICor 3,16s «Non sapete che siete il tempio di Dio e che lo Spirito di Dio abita in voi?»; 6,19 «Non sapete che il vostro corpo è il tempio dello Spirito Santo che è in voi e che avete ricevuto da Dio?»; Ap 3,20 «Ecco, io sto alla porta e busso: se qualcuno ascolta la mia voce e apre la porta, io entrerò da lui e cenerò con lui ed egli con me».

Si legge così anche una citazione del Nolli:

- O πνεῦμα... senza articolo, quindi inteso non come nome proprio della terza Persona della S.S. Trinità, ma come potenza...". Evangelo secondo Luca a cura di G. Nolli...<sup>280</sup> Controllando la fonte la citazione continua:
- - «πνεῦμα... senza articolo, quindi inteso non come nome proprio della Terza Persona della S.S. Trinità, ma come potenza creativa di Dio, uguale a quello di cui parla Gen 1,2... Spirito di Dio si librava (senza contatto!) sull'acqua. Qui nel vangelo l'azione è più intima (verrà sopra, con contatto) perché non si tratta di cose inanimate ma di una persona viva, capace quindi di un contatto superiore con la Potenza divina»<sup>281</sup>

Nolli dice che siccome qui *spirito* è senza articolo, si deve intendere la *forza*, la *potenza divina*, non la terza persona della Trinità; il resto della citazione non riportata da Felice, infatti, rimanda a *Gn* 1,2 dove, come abbiamo visto, si parla di *spirito* non inteso come *persona*, ma come *forza* e *potenza*: ma questo non vuol dire che la terza persona della Trinità non esista. In *Lc* 3,22 per esempio, dove è descritto il battesimo di Gesù, lo stesso Nolli dice:

«πνεθμα... alito, spirito; la presenza dell'articolo toglie ogni dubbio che si tratti dello Spirito Santo».

<sup>&</sup>lt;sup>279</sup> Potete vivere per sempre..., Watchtower, Roma 1982, 40-41

<sup>&</sup>lt;sup>280</sup> Felice Buon Spirito, La Traduzione del..., 214

<sup>&</sup>lt;sup>281</sup> Nolli, Evangelo secondo..., 35

Anche nella conclusione Felice insiste ancora sul minuscolo/maiuscolo per  $\pi v \epsilon \hat{v} \mu \alpha$  citando At 1,8 e 2,17 che a loro volta fanno riferimento alle profezie di Isaia e Gioele; ma, come si è già più volte sottolineato, non è quello il punto della questione.

Data la complessità dell'argomento, riporto da un dizionario solo una parte della voce *spirito* che mi sembra sufficientemente chiara ed esaustiva:

«6) Lo Spirito di Dio come persona.

Nella maggior parte dei passi, sia dell'AT che del NT, lo Spirito di Dio (o Spirito Santo) viene rappresentato come una forza; numerose infatti sono le espressioni che lo designano come "una cosa" e non come "qualcuno"... Alle stesse conclusioni ci porta il parallelismo tra lo Spirito e la forza di Dio in Lc 1,15,41 e Ef 1,18. Il semplice fatto che allo Spirito venga attribuita un'attività intellettuale... non è sufficiente a farci concludere che si tratti di persona: personificazioni simili sono frequenti nella bibbia.

La personalità divina dello Spirito santo è invece chiaramente affermata nei passi in cui viene nominato accanto al Padre o insieme con Cristo Signore, per cui il concetto di personificazione letteraria sarebbe un controsenso: è il caso, in particolare, delle formule trinitarie, come Mt 28,19; 1Cor 12,4-6; 2Cor 13,13, ecc.

Ma è soprattutto nel quarto vangelo che lo Spirito santo viene descritto nei contorni di una persona divina, distinta da Padre e dal Figlio (Gv 14,16-26; 15,25; 16,7), presente e operante nei credenti insieme al Figlio (14,18s) e al Padre (17,21-23). Egli è lo Spirito di verità, l'altro "assistente", colui cioè che subentra a Cristo per assistere i discepoli, ricordare loro l'insegnamento di Gesù e farne comprendere il significato profondo... Molto significativo, in questo senso, l'uso del maschile ἐκεῦνος, ekèinos lui (Gv 16,8-15) benché il soggetto pnèuma sia neutro. Abbiamo quindi, nel quarto vangelo, tutto un insieme di elementi da cui risulta in modo chiaro che lo spirito di Dio o di Cristo è persona, distinta dal Padre e dal Figlio, presente nella chiesa e nel cuore dei credenti»<sup>282</sup>

«Secondo le tradizioni più antiche, già l'attività di Gesù a partire dal battesimo... fu caratterizzata dallo Spirito santo... e allo Spirito santo venne attribuito anche il suo concepimento (Mt. 1,18.20; Lc. 1,35)»<sup>283</sup>

«Gesù deve la sua esistenza alla discesa dello Spirito santo come "potenza dell'Altissimo" (1,35s.)» <sup>284</sup>

«Non solo su Gesù lo Spirito riposa fin dalla nascita…, ma egli è addirittura concepito dallo Spirito santo (Lc 1,35; strettamente affine è Mt 1,18.20)»<sup>285</sup>

### **MATTEO 26,26**

Mentre continuavano a mangiare, Gesù prese un pane e, dopo aver detto una benedizione, lo spezzò e, dandolo ai suoi discepoli, disse: "Prendete, mangiate. Questo **significa** il mio corpo (NM)

Per quanto concerne l'approfondimento circa il significato e la natura dell'Ultima cena, si rimanda all'ottima disamina di ROMANO PENNA, *La Cena del Signore. Dimensione storica e ideale*, San

<sup>&</sup>lt;sup>282</sup> DCBNT, 1794-1795

<sup>&</sup>lt;sup>283</sup> DENT, 1015

<sup>&</sup>lt;sup>284</sup> Idem, 1020

<sup>&</sup>lt;sup>285</sup> DCBNT, 1788

Paolo, Cinisello Balsamo 2015.

Per entrare in merito a questo versetto, si nota che la peculiare nonché unica caratteristica della NM è quella di aver reso il sintagma greco τοῦτό ἐστιν ("questo è") con "questo significa", ad indicare, come sappiamo, che i TdG non credono nella presenza reale di Cristo nel pane e nel vino.

Per "presenza" si intende il fatto che Gesù c'è, è li, e con "reale" si sottolinea che è proprio realmente lui, non in modo simbolico, figurato o rappresentativo.

Può essere ancora certamente utile la famosa raccomandazione:

«Ciò che noi come studenti biblici dovremmo volere è **quello che dice il testo greco originale**. Solo avendo questo basilare significato possiamo determinare se la Traduzione del Nuovo Mondo o qualsiasi altra traduzione della Bibbia è giusta o no»<sup>286</sup>

Ciò detto, riporto subito i testi critici e le versioni bibliche che dimostrano, quantomeno nella traduzione, l'unicità della NM:

| Λάβετε    | φάγετε,   | τοῦτό  | ἐστιν | τὸ  | σῶμά  | μου         |
|-----------|-----------|--------|-------|-----|-------|-------------|
| Take you  | eat you,  | this   | is    | the | body  | of me (KIT) |
| Prendete, | mangiate, | questo | è     | il  | corpo | di me (IBE) |
| Prendete  | mangiate, | questo | è     | il  | corpo | di me (TIV) |
| Take you  | eat you   | this   | is    | the | body  | of me (ED)  |
| prendete  | mangiate  | questo | è     | il  | corpo | mio (IDO)   |

questo è RL, BLM, TOB, TILC, NIV, PIB, CON, NA, ND, NVP, KIT, TIV, IBE, TOB, NR, GL, CEI, CEI, RI, GA3, GCC, LB, SBT, SBTI, IDO, SBA, SBS, UTET, MA, BPM, ED

Il testo greco è chiaro ed evidente anche a loro che nella KIT, come si può ben vedere, hanno riportato correttamente "this is" *questo è*, salvo poi a renderlo "means" *significa* nell'inglese per la lettura, inesistente nelle altre versioni bibliche.

Il fatto che la NM inserisca in nota «"**Mt 26:26**\* <u>Lett. 'è'. Gr. estin</u>, nel senso di significare, valere, rappresentare. Vedi nt. A 12:7; nt. a 1Co 10:4", 'significava'."», è un escamotage: infatti, siccome la nota dice che nel testo c'è il greco *estin* 'è', avrebbe appunto dovuto lasciarlo nel testo (la KIT ne è un esempio concreto) e non scriverlo in nota, come invece ha fatto. In nota vanno solo eventuali interpretazioni e spiegazioni del testo che si intendono dare, il testo non si tocca.

Anche una buona parte di protestanti rifiutano la presenza reale di Cristo nell'eucarestia, ma non per questo sono ricorsi ad alterazioni del testo permettendosi di inserire l'interpretazione che danno del verbo 'è': più semplicemente si sono rivolti all'esegesi.

Sia chiaro: che la copula ἐστίν possa avere anche una valenza di "significare, rappresentare" (vedi Mt 13,37.38; Mc 4,18; o le azioni simboliche dei profeti in Is 20,2; Ger 19,10; 28,10; Ez 4,3), è fuori discussione ma, considerato che l'unanimità dei codici e delle versioni riportano il verbo "essere", ad una attenta analisi e soprattutto alla luce del contesto eucaristico dei sinottici e di Paolo, è molto probabile che il verbo "essere" veicoli proprio il senso copulativo e non una semplice illustrazione.

In questo caso gli scrittori ispirati potevano certo utilizzare altri verbi adatti a esprimere il senso di "significare", ad esempio σημαίνω *indico*, *significo*, σημειόω *rappresento il segno*, δείκνυμι *mostro*, δελόω *presento, mostro*. La scelta della NM è quantomeno arbitraria, anche perchè non c'è nessun

<sup>&</sup>lt;sup>286</sup> Torre di Guardia 1/6/1970, 340

motivo per evocare possibili traduzioni o significati alternativi e secondari, quando quello primario rende perfettamente la comprensione del testo.

Come sottolinea Penna, circa la costruzione grammaticale "Questo  $\dot{e}$  (estìn)...", dal punto di vista linguistico risulta evidente che la copula "è", assente nelle lingue semitiche e quindi anche nell'originale formulazione aramaica o ebraica di Gesù, si spiega soltanto in base al testo greco, il quale perciò rappresenta la prima interpretazione dell'originale gesuano, ancorchè l'unica possibile. In effetti la classica traduzione in ebraico del NT di F. Delitzsch, Leipzig 1887 – Londra 1954, rende alla lettera le parole così: "Questo esso corpo mio... questo esso sangue mio", dove è il pronome personale  $h\hat{u}$ ' (esso) a fare le veci della copula. Ebbene sorprende un'esplicita identificazione del genere. Gesù non risponde a una domanda su che cosa sono in sè il pane e il vino; fa piuttosto riferimento alla loro destinazione, sulla sorta del paralleleismo della cena pasquale ebraica (Haggadà) con la domanda posta dai figli al padre e la conseguente risposta a spiegazione del significato del rito.

La sorprendente originalità delle parole di Gesù sta nel fatto che egli specifica il *panelvino* non come metafora di un "sacrificio" rituale oggettivo o di un concetto astratto come la "afflizione" del passato, ma immedesimandolo con se stesso come persona, non tanto in senso ontologico quanto funzionale. Il simbolismo sacrificale è trasformato invertendosi per metafora in un atto di offerta personale, fuori di ogni sacrificio rituale. Così sarebbe improprio rifarsi alle metafore del linguaggio giovanneo "Io sono il pane della vita... la luce del mondo... il buon pastore... la vite vera" (6,35; 8,12; 10,14; 15,1) perchè là le auto-definizioni sono del tutto astratte, mentre nell'Ultima cena le parole hanno per oggetto del vero pane e del vero vino, tenuti tra le mani di Gesù.

In più, infatti, va precisato che in greco il pronome *toûto* (questo) è neutro, mentre *àrtos* (pane) e *oínos* (vino) sono maschili: quindi propriamente Gesù non dice «questo pane è... / questo vino è...», poiché il pronome neutro concorda con i due successivi nomi *sōma* (còrpo) e *haíma* (sangue) che sono appunto neutri. Ciò che quindi prevale nelle parole di Gesù, più che i due segni alimentari presi a sé, è immediatamente il loro significato come espressione della sua autodonazione. Il minimo che si possa dire, dunque, è che, quando si ripete la Cena, Gesù si rende personalmente presente, anche più di quanto lo sia «quando due o tre sono radunati nel suo nome» (*Mt* 18,20), poiché si tratta di una presenza non solo ideale/spirituale ma per così dire materializzata con i segni del pane e del vino (quindi concretamente reale, anche se si volesse prescindere dai concetti greco-aristotelici di sostanza e accidenti), ed è soprattutto una presenza "dinamica" perchè assolutamente correlazionata al dono di sè. Quindi Gesù annunciò che il suo corpo e il suo sangue stavano sostituendo la funzione precedentemente svolta dalla carne e dal sangue dell'agnello pasquale. Questa del resto è anche l'idea che verrà ben espressa da Paolo in *1Cor* 11,26: "Ogni volta che mangiate questo pane e bevete il calice, voi annunciate la morte del Signore finchè egli venga".<sup>287</sup>

Lutero, il riformatore di Wittemberg e padre della riforma, non negava affatto la presenza reale di Cristo nel pane e nel vino, rifiutava solo la terminologia tomista di *transustanziazione* (appoggiandosi alla tesi aristotelica della distinzione tra sostanza e accidenti, afferma che la sostanza del pane e del vino con la consacrazione cambiano, diventando rispettivamente "Corpo e Sangue di Cristo", mentre gli accidenti - l'aspetto esteriore, colore, forma, odore, sapore - rimangono inalterati), preferendo il concetto di *con-presenza simultanea* del pane e del "Corpo di Cristo", del vino e del Sangue di Cristo, detta tardivamente *consustanziazione*.

Zwingli, invece, insisteva sul fatto che le parole di Gesù "questo è (est) il mio Corpo" non sono da prendersi alla lettera: la voce verbale "est" corrisponde a "significa, indica" il Corpo di Cristo. Ciò

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup> Cfr. ROMANO PENNA, La Cena del Signore. Dimensione storica e ideale, San Paolo, Cinisello Balsamo 2015, 33-35

vuol dire che è semplicemente una presenza simbolica, un linguaggio metaforico. "Quando dico - il sacramento del Corpo del Signore - mi riferisco semplicemente al pane che è simbolo del Corpo di Cristo ... ma il vero Corpo di Cristo è quello seduto alla destra di Dio" (H. Zwingli, citato in A. E. McGrath, *Il pensiero della Riforma*, Claudiana, 1993, p. 206).

Calvino si pone come via media tra Lutero e Zwingli: è certo della presenza del Corpo di Cristo, tuttavia ritiene che si riceva solo un simbolo. "Quando riceviamo il simbolo del corpo abbiamo la certezza che il corpo stesso ci è dato ugualmente".

Le confessione Ortodossa parla di trasmutazione del pane nel corpo e del vino nel sangue di Cristo.

Riporto ancora due commenti di studiosi riformati a riguardo:

«26:26 Prendete, mangiate, questo è il mio corpo. È così che Gesù trasformò l'ultima Pasqua nella prima osservanza della cena del Signore. Egli è la pienezza di ciò che le due cerimonie prefiguravano, essendo egli raffigurato simbolicamente sia dall'agnello pasquale che dagli elementi della comunione. La sua affermazione "questo è il mio corpo" non può essere stata presa certamente in senso letterale dai discepoli presenti quella sera. Vd. Nota a Lu 22:19» (SBA)

«22:19 Questo è il mio corpo. Il pane rappresentava il corpo di Cristo (cfr. le parole di 8:11: "il seme è la parola di Dio" e anche il v. 20). L'uso di espressioni metaforiche come questa era tipica della lingua ebraica. Nessun miracolo eucaristico di transustanziazione ebbe luogo, né d'altra parte poterono i discepoli non cogliere l'intento simbolico della sua affermazione, poiché il suo corpo, non ancora spezzato, stava lì, davanti ai occhi loro» (SBS, Lu 22:19)

Vediamo ora una serie di citazioni che Felice riporta nel suo libro: risulteranno incomplete.

- 1) **o** "εἰμί... tout' èstin cioè, vale a dire..." (Buzzetti C.)
- «"εἰμί... essere, esistere, accadere... tout' èstin cioè, vale a dire...» 288
- 2) o "εἰμί... c)... tout'èstin (e sim.), ciò vuol dire, ciò significa, cioè..." (DENT)
- «εἰμί ... c) Un significato esplicativo ha la formula tout'èstin (e sim.) ciò vuol dire, ciò significa, cioè, spesso nella traduzione di termini aramaici, ad es. Mt 27,46; Mc 7,11.34; 9,10; Lc 15,26... nella formula di donazione toutò estìn tò somà (aima) mou... con pane e calice sono presenti, come loro significato specifico, il corpo di Cristo e il nuovo patto. La traduzione più esatta resta «questo è...», nel senso di «in ciò è presente»<sup>289</sup> (sottolineatura mia)
- 3) O "εἰμί... 2)... B... 'valere', 'significare'... tout' estì vale a dire..." (Liddell e Scott)
- «εἰμί... A. come verbo sostantivato, essere, esistere... essere realmente...tout' estì vale a dire, cioè»<sup>290</sup>
- 4) "εἰμί... valgo, significo: **tout' estiv**, Cio significa..." (G. Rigutini G.)
- 5) «εἰμί... come copula, con aggettivi, avverbi, ecc. **sono**, **significo**, **valgo**... τοῦτο ἐστί: questo è, ciò è: cioè...»<sup>291</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>288</sup> Buzzetti, 47

<sup>&</sup>lt;sup>289</sup> DENT I, 1043

<sup>&</sup>lt;sup>290</sup> Liddell e Scott, 370

<sup>&</sup>lt;sup>291</sup> Romizi-Zanichelli, 394

- 6) «εἰμί... essere, essere uguale, equivalere, significare: τοῦτο ἐστί ο τοῦτ΄ ἐστί vale a dire, cioè...»<sup>292</sup>
- 7) «εἰμί... essere, in sens. copulativo... sono... significare... τοῦτ΄ ἐστί, cioè»<sup>293</sup>

In difesa della sua traduzione Felice ha fatto notare con questa serie di citazioni che il verbo ἐστιν è inteso non solo nel suo senso letterale "è", ma anche in quello di significa, rappresenta: con questo si è pienamente d'accordo, come si è sopra accennato. Il senso della terza pers. sing. "è" (ed in verità di tutto il verbo essere) è variato ed ampio; se dico ad esempio: "mio padre è nero (= arrabbiatissimo), è meglio che non gli chieda nulla!" è chiaro e palese che il verbo è non indica la razza nera di mio padre; dal contesto è evidente il senso non letterale del verbo.

Per tornare a degli esempi più biblici, Felice ricorda inoltre che il termine *estin* è reso altrove con "significa" anche dalle altre versioni. Questo è vero, ma a ben vedere vale solo quando si sta parlando esplicitamente di una parabola o di un simbolo; in *Lc* 8,11 per esempio, dove si dice che "il seme è la parola di Dio", si vuole indicare che il seme *significa* o *indica* la parola di Dio (si sta spiegando una parabola). Così intende il Nolli, anche in questo caso citato a sproposito da Felice a pag. 161, ma non è sempre così.

O - «[Nota: ἐστιν...qui indica semiticamente il significato: il grano significa o indica la parola di Dio.] – Evangelo secondo Luca...»<sup>294</sup>

Il Nolli dice che qui, cioè in Lc 8,11 nella spiegazione della parabola del Seminatore,  $\dot{\epsilon}\sigma\tau\nu$  ha il senso di significare o rappresentare, ma non sta parlando di Mt 26,26.

Ma ancor di più, lo stesso Nolli, citato in precedenza fuori contesto da Felice, in riferimento all'Ultima Cena nel passo di *Mc* 14,22 parallelo a *Mt* 26,26, ricorda che se anche il verbo essere «filologicamente potrebbe essere tradotto "significa", "rappresenta", la circostanza della cena (pasquaagnello), la interpretazione degli Apostoli e dei primi cristiani escludono questo significato. Essa dunque conserva il suo valore assertivo, esprime cioè l'identità del soggetto pane con il predicato corpo»<sup>295</sup>

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>296</sup>

# Accuratezza nelle affermazioni.

«I testimoni di Geova sono un'organizzazione di verità. Dovremmo voler dichiarare la verità ed essere sempre assolutamente accurati in tutti i particolari. Questo si dovrebbe fare non solo riguardo alle dottrine ma anche nelle citazioni, in ciò che diciamo intorno ad altri o nel modo in cui li rappresentiamo, e negli argomenti che implicano dati scientifici o notizie di cronaca. Le affermazioni errate fatte a un uditorio possono essere ripetute e l'errore può essere ingrandito. Le inesattezze che sono riconosciute da un uditorio suscitano dubbi in quanto all'autorità dell'oratore su altri punti, forse mettendo anche in dubbio la veracità del messaggio stesso» 297 (il grassetto è mio)

Anche in 1Cor 10,4; 10,11 si dice che la roccia spirituale alla quale si abbeveravano gli Ebrei in

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup> GIMontanari, 638

<sup>&</sup>lt;sup>293</sup> Rocci, 551

<sup>&</sup>lt;sup>294</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 161

<sup>&</sup>lt;sup>295</sup> Nolli, Evangelo secondo Marco..., 358

<sup>&</sup>lt;sup>296</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

<sup>&</sup>lt;sup>297</sup> Manuale per la Scuola..., 110, § 10,11

cammino **era** il Cristo, ma è chiaro che si sta parlando di un significato simbolico ed esemplare. Così come le altre citazioni di pag. 161-162.

Diverso per esempio il discorso eucaristico di *Gv* 6 che sostituisce l'istituzione dell'Eucarestia presente nei sinottici:

«Il pane che io darò  $\hat{\bf e}$  la mia carne per la vita del mondo (v.51)... Perché la mia carne  $\hat{\bf e}$  vero cibo e il mio sangue vera bevanda» (v.55) (CEI)

La stessa KIT sia nella traduzione interlineare che nell'inglese corrente presenta la medesima traduzione che appare anche nella NM in italiano e nelle altre lingue:

«The bread that i shall give **is my flesh** in behalf of the life of the world – il pane che darò **è** la mia carne a favore della vita del mondo (v.51)... For **my flesh is** true food, and **my blood is** true drink» - poiché la mia carne **è** vero cibo, e il mio sangue **è** vera bevanda (NM);

Perché la NM qui non ha tradotto con "significa"?

Questa parola di Gesù è molto realistica, non simbolica né rappresentativa, tanto che anche i suoi discepoli come molti altri, spaventati dal linguaggio assai duro e difficile da comprendere, non andavano più con lui.

Altrettanto realistico e chiaro è anche il pensiero di Paolo sull'eucarestia:

"Perciò chiunque in modo indegno mangia il pane o beve il calice del Signore, sarà reo del corpo e del sangue del Signore. Ciascuno, pertanto, esamini se stesso e poi mangi di questo pane e beva di questo calice; perché chi mangia e beve senza riconoscere il corpo [del Signore] mangia e beve la propria condanna" (1Cor 11, 27-29).

Felice citando il passo di 1Cor 11,25 "Questo calice è (ἐστιν) la Nuova Alleanza nel mio sangue...", si chiede ironicamente se qualcuno mai avesse sostenuto la trasformazione del calice nella Nuova Alleanza!<sup>298</sup> Al di la della considerazione alquanto superficiale e semplicistica, Felice forse non sa che Paolo seguito da Luca, usa una formula notevolmente diversa da Matteo-Marco:

Questo calice è la nuova Alleanza nel mio sangue (v.25)... Questo calice (vale a dire: quanto è in esso contenuto) è la nuova Alleanza nel mio sangue o per mezzo del mio sangue. La formula di Paolo e Lc. 22,20 sottolinea più direttamente l'idea che la nuova Alleanza fra Dio e l'umanità fu conclusa mediante lo spargimento del sangue di Cristo, a differenza di quella del Sinai, conclusa col sangue degli animali; quella di Mt 26,26 e Mc 14,24 esprime più direttamente l'identità tra ciò che è nel calice e il sangue e poi aggiunge il richiamo all'alleanza. In tutte le formule però è affermato che sotto le specie del pane e del vino, c'è realmente il corpo e il sangue di Cristo. 299

«La parola onnipotente di Gesù non figurata né simbolica, ma semplice e chiara, cambia quel pane e quel vino nel suo corpo e nel suo sangue e istituisce l'Eucarestia, come convito delle anime e come sacrificio. Come l'antica alleanza fu suggellata col sangue degli animali (cfr. *Es.*, 24,8; *Ebr.*, 9,20), così la nuova è suggellata col sangue dall'agnello immacolato. Già allora quel sangue divino, separato misticamente dal corpo, è sparso sacrificalmente per gli uomini ed è l'anticipazione del sacrificio redentore della Croce»<sup>300</sup>

Che i cattolici debbano ancora spiegare ai TdG perché durante la messa ai fedeli non sia distribuito anche il calice del vino ma solo il pane,  $^{301}$  dipende forse principalmente dal fatto che semplicemente

<sup>&</sup>lt;sup>298</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 162

<sup>&</sup>lt;sup>299</sup> Cfr. GA3, 25, 440. Vedi anche Settimio Cipriani, *Le Lettere...*, 192-193

<sup>300</sup> PIB, 26-28, 120

<sup>&</sup>lt;sup>301</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 163

nessuno di loro, compreso Felice, si è mai preoccupato di informarsi. Inoltre, comunque (anche se è una prassi recente - dopo il Concilio Ecumenico Vaticano II), in molte comunità cristiane si riceve la comunione sotto le due specie, ed alcuni, ad esempio coloro che seguono il cammino neocatecumenale, l'hanno sempre praticato.

La distribuzione ai fedeli del solo pane eucaristico, nasceva sia da una difficoltà pratica nel distribuire a tutti anche il vino, particolarmente nelle comunità molto numerose, sia dalla mancanza o meglio di una "poco matura" mentalità e del clero e del laico.

Ma il motivo fondamentale di tale scelta è stato già ricordato sopra: le parole di Gesù operano una trasformazione della sostanza del pane e del vino nella sostanza intera del Cristo che diviene così totalmente presente sotto entrambe le specie: sia nel solo pane come nel solo vino è presente tutto Gesù (corpo e sangue), così che ricevendo solo il corpo di Cristo si riceve anche il sangue e viceversa. Basti pensare ai celiaci che soffrendo la presenza di glutine nel pane e derivati, e non potendo ricevere la particola, anni addietro, si comunicavano ricevendo solo il vino. Ora per ovviare il problema esistono le apposite particole senza glutine normalmente utilizzate per le celebrazioni eucaristiche.

Come ricordano gli studiosi, il solo verbo  $\dot{e}$  non basta a stabilire l'identità tra pane e corpo, è necessario un collegamento tra la cena di Gesù con tutto il substrato culturale e biblico al quale si riferisce e a cui si è accennato; a riguardo bene ribadisce un' ordinario di Nuovo Testamento, che parlando dei cristiani delle origini, dice:

«La "cena del Signore" (così è detta in 1 *Corinzi* 11,20; in seguito "eucaristia", cioè "ringraziamento") è il cuore della celebrazione della fede cristiana a livello comunitario... In primo luogo c'è la convinzione che il pane e il vino del pasto comune racchiudano una **vera forma di presenza reale di Gesù** in mezzo ai suoi discepoli, e per quanto non sia l'unica, certamente è la più significativa, poiché implica l'equiparazione tra pane e corpo, tra vino e sangue di Gesù (cfr. 1 *Corinzi* 11,27; *Giovanni* 6,53)»<sup>302</sup>

Un'ultima, ma non meno importante considerazione, la traggo da un'altra citazione di Felice:

O - «Dobbiamo ricordarci che "lo stesso testo biblico è soggetto a molteplici interpretazioni, data la sua ricchezza di significati". (Come cambia la Bibbia (2004) R. Beretta e A. Pitta – EDIZIONI PIEMME; pag. 27)»<sup>303</sup>

Certo, letta semplicemente così, sembrerebbe giustificare pacificamente la scelta interpretativa della NM, ma citata più ampiamente ne fa emergere tutta la sua relatività:

• «Non si può separare l'intenzione dell'autore umano e divino dal senso del testo, altrimenti si rischia una schizofrenia; e ognuno si ritiene abilitato ad offrire l'interpretazione preferita. Certo, lo stesso testo biblico è soggetto a molteplici interpretazioni, data la sua ricchezza di significati, ma l'esegesi ha proprio il compito di stabilire almeno la pertinenza e una certa gerarchia di possibilità interpretative, altrimenti si rischia di cadere nell'arbitrario più assoluto. Il fondamentalismo biblico, e non solo quello islamico, è sempre in agguato e dev'essere continuamente posto al bando, per la salvaguardia della stessa Bibbia»<sup>304</sup>

Risulta così chiaro e diverso il punto di vista: è l'esegesi infatti a stabilire la pertinenza e la gerarchia delle diverse e possibili interpretazioni per non cadere nell'arbitrario più assoluto.

<sup>&</sup>lt;sup>302</sup> Cfr. Romano Penna, *Il DNA del Cristianesimo. L'identità cristiana allo stato nascente*, San Paolo, Cinisello Balsamo 2004, 284.

<sup>303</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 163

<sup>&</sup>lt;sup>304</sup> R.Beretta, A.Pitta, Come cambia la Bibbia, In anteprima il nuovo testo ufficiale della Conferenza Episcopale Italiana, PIEMME, Casale Monferrato, 2004, 26-27

Anche se esula da questo elaborato un confronto e una discussione sul tipo e significato di presenza di Cristo nell'eucarestia, che richiederebbe certamente un'attenta e approfondita analisi, riporto comunque in conclusione un commento a riguardo:

L'Ultima Cena si svolge in un clima pasquale e Gesù si presenta come il vero agnello pasquale. Ora, riflettendo che l'israelita faceva la sua Pasqua mangiando realmente dell'agnello immolato precedentemente al tempio, è abbastanza chiaro che la partecipazione al vero Agnello non è attuata solo simbolicamente o esclusivamente mediante la fede. È inoltre importante ricordare che le parole di Gesù essendo situate in un contesto sacrificale, sono per ciò sempre accompagnate dal banchetto sacro: qui Gesù unisce i suoi discepoli al sacrificio redentore, alla sua morte coronata dalla Resurrezione, rendendoli veramente partecipi del suo corpo presente sotto le apparenze del pane e del vino associandoli realmente alla vittima che è lui stesso.<sup>305</sup>

## **LUCA 2,7**

E partorì **suo figlio, il primogenito**, e lo avvolse in fasce e lo pose in una mangiatoia, perché nell'alloggio non c'era posto per loro (NM)

Felice ritiene che se Luca chiama Gesù "il primogenito" di Maria è prova che ella ha avuto altri figli oltre a lui. Se questo ragionamento è molto più immediato per il nostro clima culturale e storico, non lo è per l'ambiente ebraico-orientale di allora.

Siccome a Luca in questo caso non interessa presentarci il documento dello "stato di famiglia di Gesù", πρωτότοκος è un termine legale e tecnico che indica il primo maschio che viene alla luce anche se è l'unico figlio. Come tale ha dei diritti che non hanno gli altri maschi nati successivamente, è l'erede di quella speciale benedizione paterna che lo riconosce "primizia del suo vigore" (*Dt* 21,17), dunque sacro al Signore (*Es* 22,28; 34,19; *Num* 18,15, ecc.).

Nel sal. 89,28 parlando del re Davide, ultimo di sette fratelli, Dio dice che lo costituirà suo primogenito, il più alto tra i re della terra, segno evidente, questo, non di una primogenitura per nascita ma per rango superiore a tutti gli altri; così anche di Efraim, secondogenito di Giuseppe (Gn 41, 51-52), è detto primogenito in Ger 31,9. "Efraim è il mio primogenito". 306

È ciò che ci ricorda anche GA3 citato da Felice, ma anche qui parzialmente:

- O «"Che il primogenito non sia tale perché dopo di lui son venuti altri figli risulta in maniera evidente da una iscrizione greca di un cimitero giudaico d'Egitto, datata 28 gennaio del 5 a. C. e quindi contemporanea alla nascita di Gesù. In essa, una defunta Arsinoe dice: "Nei dolori del parto del mio *primogenito* (lo steso termine gr. usato da Lc.) la sorte mi condusse al termine della vita". È chiaro che l'orfanello *primogenito* non ha potuto avere altri fratelli perché la madre sacrificò la vita per dargli la luce... " (GA 3Vol)»<sup>307</sup>
- «Il primogenito di genitori ebrei aveva particolari doveri impostigli da Dio; Lc., difatti, usa questo termine per preparare la scena dei vv. 22ss. Che il primogenito non sia tale perché dopo di lui son venuti altri figli risulta in maniera evidente da una iscrizione greca di un cimitero giudaico d'Egitto, datata 28 gennaio del 5 a. C. e quindi contemporanea alla nascita di Gesù. In essa, una defunta Arsinoe dice: "Nei dolori del parto del mio primogenito (lo steso termine gr. usato da Lc.) la sorte mi

<sup>305</sup> Cfr. Il Messaggio della Salvezza 4..., 536-537

<sup>&</sup>lt;sup>306</sup> Cfr. DENT, 1202ss.

<sup>&</sup>lt;sup>307</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 220-221

condusse al termine della vita". È chiaro che l'orfanello *primogenito* non ha potuto avere altri fratelli perché la madre sacrificò la vita per dargli la luce»<sup>308</sup>

Appare chiaro che il mancato riferimento riguardo i particolari doveri imposti da Dio come anche al richiamo del v.22ss, decontestualizzano il senso e il significato che GA intende dire del *primogenito*, rendendo la citazione per lo meno ambigua.

«Chiamando Gesù *figliuolo primogenito* di Maria, l'evangelista non vuol punto, insinuare, come pretendono antichi e novelli eretici, che essa n'abbia poi avuti altri; ma dice *primogenito* invece di "unigenito" per conformarsi ai termini della legge, che egli stesso cita più sotto (v. 23)»<sup>309</sup>

«**2,7** *primogenito*: il termine, in greco biblico, non comporta necessariamente figli nati in seguito, ma sottolinea la dignità e i diritti del fanciullo» BG<sup>08</sup>

«Gesù per Luca non è l'unigenito, ma il primogenito. Come tale gode del privilegio della consacrazione a Dio (Es 13,2; Nm 3,13) e si presenta come l'erede legittimo di Davide. Tale consacrazione avverrà in occasione della presentazione al tempio (2,22)» (BPM)

Anche un dizionario di greco ricorda sia il significato di πρωτότοκος, che il senso tipico in riferimento a Gesù:

«πρωτότοκος, ον (8 = Lc Rm Col Eb Ap) primogenito; Primogenito, figlio unico (di Cristo)...»<sup>310</sup>

«πρωτότοκος in senso letterale per es. in Lc 2,7... viene chiaramente riferito al fatto di una nascita e proprio nel suo senso naturale... non implica però che Gesù era il primo di molti figli (cf Mc 6,3); tenendo presente la verginità di Maria, menzionata in Lc 1,27.34, si vuol solo dire che Maria non aveva avuto altri figli prima di Gesù»<sup>311</sup>

# Il Nolli a riguardo dice:

«πρωτότοκον... in posizione attributiva (cioè con l'articolo immediatamente davanti all'aggettivo) forma una cosa sola con il nome e lo fa distinguere dagli altri della stessa specie; πρωτότοκος primogenito, Gesù è detto primogenito secondo il linguaggio ebraico, che con questa parola voleva sottolineare non tanto il suo essere capo di una serie, quanto il suo essere consacrato a Dio, come la primizia di ogni animale o albero da frutto... Solo qui in tutto Lc.»<sup>312</sup>

Il GLNT del Kittel citato da Felice presenta una buona e completa analisi di πρωτότοκος. La sua striminzita citazione però è superficiale, parziale e fuorviante. La riporto tale e quale e in seguito cito l'intero contesto riportando il resto della citazione in rosso:

O - «Sì, "il figlio primogenito è detto πρωτότοκος perché è il primo a nascere... implica la possibilità e persino l'attesa che ne seguano altri... e non può ad esempio escludere che Maria abbia avuto altri figli» $^{313}$ 

• «In Lc. 2,7 di Maria, madre di Gesù, si dice: καὶ ἔτεκεν τὸν υἱὸν αὐτῆς τὸν πρωτότοκον... È

<sup>&</sup>lt;sup>308</sup> GA3, 150

<sup>&</sup>lt;sup>309</sup>PIB, PIB VIII, 201

<sup>310</sup> Buzzetti, 140

<sup>311</sup> DCBNT, 1433

<sup>&</sup>lt;sup>312</sup> Nolli, Evangelo secondo..., 78

<sup>&</sup>lt;sup>313</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 221

difficile stabilire quale peso abbia dato lo scrittore alla designazione del neonato come πρωτότοκος. È improbabile che voglia semplicemente preparare Lc 2,22ss [comunque non lo esclude, anche se lo ritiene insufficiente]... Si può supporre che, mettendo in rilievo Gesù quale figlio primogenito di sua madre, l'autore voglia richiamare il tema della verginità di Maria, abbastanza chiaramente affermata in Lc. 1,27.34. Nell'usare πρωτότοκος, l'intenzione non era tanto quella di "differenziare Gesù bambino da successivi figli di Maria", quanto di escludere figli nati prima... Infatti il figlio primogenito è detto πρωτότοκος perché è il primo a nascere, indipendentemente del fatto che realmente lo seguano altri figli. D'altra parte πρωτότοκος implica la possibilità e persino l'attesa che ne seguano altri (— IX, coll. 773s.). πρωτότοκος quindi in Lc. 2,7 non ha assolutamente il significato di μονογενής (— VII, coll. 465 ss.) e non può ad esempio escludere che Maria abbia avuto altri figli»<sup>314</sup>

Dalla citazione completa emerge che πρωτότοκος indica:

- > non semplicemente né solamente il "primo nato di donna" (come vorrebbe Felice)
- un richiamo al tema della verginità di Maria
- l'esclusione di figli nati prima
- il primo a nascere indipendentemente dal fatto che ce ne siano altri dopo
- la possibilità e l'attesa di altri

La conclusione è che dall'analisi delle fonti citate, l'interpretazione di Felice è forzata, perché porta a negare sia la verginità di Maria che la filiazione unica e tipica di Gesù. Anche in questo caso non può mancare l'importante raccomandazione caldeggiata dalla stessa società:

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>315</sup>

# **MATTEO 25,46**

E questi andranno allo stroncamento eterno, ma i giusti alla vita eterna (NM)

"Stroncamento o castigo?" Così si chiede Felice riguardo al termine κολάζω (kolàzo) reso generalmente nella NM con stroncamento (nel senso di distruzione totale), come in questo caso. Come si può notare la citazione del Rocci riportata da Felice, confrontata con quella integrale, evita alcune accezioni che evidentemente danno fastidio

- 1) ο κολάζω... mutilo, recido, mondo... estremi castighi, morte..." (Rocci L.)
- «κολάζω... mutilo, recido, mondo... -b) punisco; castigo; riprendo; infliggo una pena... estremi castighi, morte..."; κόλασις, εως... [κολάζω]... correzione; castigo; pena; punizione... dannazione; inferno... luogo di punizione, di supplizio...»<sup>316</sup>
- 2) «κολάζω... mozzare, potare...quindi [cfr. Latino castigare], ... frenare, correggere, moderare... castigare, punire...» $^{317}$

<sup>314</sup> GLNT XI, 688-690

<sup>&</sup>lt;sup>315</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

<sup>316</sup> Rocci, 1065

<sup>317</sup> Liddell e Scott, 722

- 3) «κολάζω... punire, castigare... essere troncato... patire offesa..."; κ**ό**λασις... potatura, sfrondatura... punizione, castigo... pena, tormento VT. Mac. 4.8.9...»<sup>318</sup>
- 4) «κολάζω... punire, castigare... si trova in Atti 4,21... in 2Pt. 2,9: gli ingiusti vengono riservati per la punizione (κολαζομένους) nel giorno del giudizio..."; κόλασις... punizione, castigo... Mt 25,46... andare alla punizione eterna...»<sup>319</sup>
- 5) «κολάζω... punire..." ; κόλασις... punizione, castigo...» 320

Ancora un'esempio di citazione "tagliata" da Felice, affinchè possa apparire solamente il suo punto di vista difendendo a senso unico la versione NM; da notare la solita parte omessa in rosso.

- 6) o CASTIGARE "(gr. κόλασις) **punizione eterna** = condanna con cui Dio colpirà quelli che non hanno voluto fare la sua volontà\*, in opp. alla vita eterna\* che riceveranno i giusti\* (Mt 25,46) ...". Lessico Gillièron
- «CASTIGARE... 2. NT... Castigare, punire qualcuno con lo scopo di correggerlo... (gr. kòlasis) **punizione eterna** = condanna con cui Dio colpirà quelli che non hanno voluto fare la sua volontà\*, in opp. alla vita eterna\* che riceveranno i giusti\* (Mt 25,46)»<sup>321</sup>

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>322</sup>

«κολάζω... tronco, recido. – Traslato: modero... punisco, castigo...; κόλασις ... punizione, castigo, correzione...»<sup>323</sup>

Come si può ben vedere non appare in nessun dizionario la traduzione *stroncamento*, *annientamento* e ancor meno il senso di *distruzione totale* che Felice cerca di veicolare. Si parla esattamente di *punizione eterna*, di *castigo*, di *perdizione*.

```
punizione eterna RL, TILC, BLM, NIV, LB, GL, SBT, IDO, SBA, SBS recisione eterna TIV, ED castigo eterno NVP, IBE supplizio eterno CON, RI, CEI,<sup>71</sup> CEI,<sup>08</sup> MA, PIB, NA, GCC, TOB, GA3, SBTI, NA, BPM pene eterne ND, UTET
```

La risurrezione ci sarà per tutti, "pecore" e "capri", ma per vie diverse: «ed escano coloro che operarono il bene a risurrezione di vita, quelli invece che operarono il male a risurrezione di condanna» (Nolli, Gv 5,29).

Felice cita il Salmo 37,38 (bibbia ND) perché dice che i malvagi e gli empi saranno "distrutti e stroncati", ma è solo "fumo negli occhi" per il fatto di essere in un diverso contesto (siamo nell'AT); la stessa versione infatti in Mt 25,46 dice "... nelle pene eterne, e i giusti alla vita eterna" (ND)

<sup>&</sup>lt;sup>318</sup> GIMontanari, 1172-1173

<sup>&</sup>lt;sup>319</sup> DENT II, 70-71

<sup>320</sup> Buzzetti, 90

<sup>&</sup>lt;sup>321</sup> LTB, 44

<sup>322</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

<sup>323</sup> Romizi-Zanichelli, 712

È palese come la NM renda κόλασιν in modo differente a seconda delle circostanze: quando si parla del *giudizio finale* dei malvagi (coloro che non sono TdG), lo traduce sempre con "annientamento-stroncamento" rendendo per loro il senso di distruzione totale, altrimenti sceglie traduzioni diverse. Nella NM in 1Gv 4,18 per esempio leggiamo: «Non c'è timore nell'amore, ma l'amore perfetto caccia via il timore, perché il timore esercita una restrizione\* (κόλασιν)»

Il greco κόλασιν è reso con **restrizione**\* e rimanda in nota: «18\* O, "correzione; freno; punizione". Lett. "potatura". Gr. kòlasin. Cfr. Mt 25:46, dove ricorre la stessa parola gr.»

Siccome in questo caso non si parla di giudizio finale, non fa problema tradurre con un vago *restrizione*, che in italiano da l'idea di una limitazione, nel senso di un "castigo".

Diverso invece 2Pt 2,9: «Geova sa liberare le persone di santa devozione dalla prova, ma riservare gli ingiusti al giorno del giudizio perché siano stroncati (κολαζομένους)».

Siccome qui si parla di "giorno del giudizio" (il giudizio alla fine dei tempi), lo stesso termine κολαζομένους è chiaramente tradotto con "siano stroncati", e anche qui si rimanda a Mt 25,46.

TIV in Mt 25,46 rende il greco κόλασιν nel modo più letterale: «E andranno via questi in *recisione* eterna, ma i giusti in vita eterna», in 1Gv 4,18 e in 2Pt 2,9 rende \*κολάζω con *punire*. Anche il Nolli nella sua traduzione e analisi filologica rende κόλασιν con *potatura*, *correzione* o *punizione*.

«25:46 punizione eterna... vita eterna. Lo stesso aggettivo gr. è utilizzato in entrambi i casi. La punizione dell'empio non ha mai fine, come anche la beatitudine del giusto. Agli empi non viene concessa una seconda chance, né sono annientati. La punizione dell'empio morto è descritta nelle Scritture come "fuoco eterno" (v. 41), "fuoco inestinguibile" (3:12), "vergogna" ed "eterna infamia" (Da 12:2), un luogo in cui "il verme loro non muore e il fuoco non si spegne" (Mr 9:44-49), un luogo di "tormenti" e "fiamma" (Lu 16:23-34), "eterna rovina" (2Te 1:9), un luogo di tormento "con fuoco e zolfo" in cui "il fumo del loro tormento sale nei secoli dei secoli" (Ap 14:10-11) e, infine, uno "stagno di fuoco e di zolfo" dove gli empi sono tormentati giorno e notte, nei secoli dei secoli" (Ap 20:10). Qui Gesù sta indicando che è la punizione stessa ad essere eterna, non solo il fumo e le fiamme. Gli empi sono per sempre soggetti alla furia e all'ira di Dio. Essi soffrono consciamente per la vergogna, l'infamia e gli assalti della propria coscienza accusatrice, che si uniscono ai patimenti inflitti dall'ira furente di una Deità lesa per tutta l'eternità» (SBA)

# (MATTEO 27,63) GIOVANNI 2,19-22

Dicendo: "Signore, ci siamo ricordati che quell'impostore mentre era ancora in vita disse: 'Dopo tre giorni sarò destato'" (Mt 27,63 - NM) "Abbattete questo tempio, e in tre giorni lo rialzerò" (Gv 2,19 - NM)

Sia "sarò destato" che "rialzerò" traducono il verbo greco ἐγείρω. Il centro della questione riguarda la forma passiva del verbo ἐγείρω (eghèiro) utilizzato circa 31 volte dalle Scritture per la resurrezione o il risuscitamento di Gesù. Felice insiste sulla forma passiva (un esempio è il nostro caso) di molti versetti che puntualmente riporta nel libro, per indicare che Gesù ha subito l'azione della resurrezione da parte del Padre, e non si è risuscitato da solo; questo chiaramente sminuirebbe di molto la sua divinità.

Ma basterebbe già la prima citazione che incontriamo per capire come effettivamente stanno le cose. Leggiamo prima la citazione di Felice e poi la stessa con le parti mancanti in rosso: o - «**78:158** "...Il NT afferma in modo assolutamente chiaro che Dio (Padre) soggetto risuscitò Gesù (oggetto)... Il verbo che appare nelle narrazioni evangeliche (Mc 16,6; Mt 28,6.7; Lc 24, 6.34) è ēgerthē, un aoristo passivo, forma che normalmente sarebbe tradotta «Egli fu risuscitato», v. C. F. D. Moule Idiom Book on New Testament Greek, 2° ed., Cambridge 1963, 26... Tuttavia, la traduzione «Egli fu risuscitato» è probabilmente da preferirsi...in armonia con la primitiva visione teologica.". – Raymond E. Brown, Joseph Fitzmyer...»<sup>324</sup>

Felice vuole far passare l'idea che è solo Dio Padre a far risuscitare Gesù come dicono i vangeli e come già fin dall'inizio indicava la primitiva visione teologica.

• «158... In circa 19 passi, principalmente negli scritti paolini, il NT afferma in modo assolutamente chiaro che Dio (Padre) soggetto risuscitò Gesù (oggetto) dai morti (p. es., 1Ts1,10; 1Cor 6,14; Gal 1,1). Quindi la più antica tradizione che noi conosciamo attribuisce l'azione del resuscitare al Padre. Il verbo che appare nelle narrazioni evangeliche (Mc 16,6; Mt 28,6.7; Lc 24, 6.34) è ēgerthē, un aoristo passivo, forma che normalmente sarebbe tradotta << Egli fu risuscitato>>, v. C. F. D. Moule Idiom Book on New Testament Greek, 2° ed., Cambridge 1963, 26. Comunque, queste forme passive nella koinè greca possono esser tradotte intransitivamente, con una sfumatura attiva. << Egli è risorto>>; v. J.H. Moulton e N. Turner, A Grammar of New Testament Greek, London 1963, 3, 57. Quest'ultima traduzione, che sposta su Gesù l'atto della resurrezione, è stata comune nelle Bibbie cattoliche tradotte dalla Vg perché Gerolamo tradusse ēgerthē con surrexit, una forma attiva. Tuttavia, la traduzione << Egli fu risuscitato>> è probabilmente da preferirsi nei sinottici, come meno cristologicamente tendenziosa e come traduzione letterale in armonia con la primitiva visione teologica. În Gv la teologia si è sviluppata al punto che ci si rende conto che Gesù e il Padre agiscono con lo stesso potere divino (Gv 10,30) e che perciò si può dire che Gesù risorse per suo proprio potere (10, 17-18). Così egerthe di 2,22 va probabilmente tradotto: << Dopo che risuscitò dai morti...>>»325

Dalla citazione completa emergono due cose importanti: la prima è che "comunque, queste forme passive nella koinè greca possono esser tradotte intransitivamente, con una sfumatura attiva. «Egli è risorto», la seconda è che "il passivo «Egli fu risuscitato» è certamente da preferirsi, ma nei sinottici (Mt., Mc., e Lc.), non in Gv, dove la teologia più sviluppata ha uguagliato Gesù e il Padre dello stesso potere divino tanto da poter dire che Gesù potè risorgere per conto suo. Infatti, i versetti riportati da Felice come esempi, sono tutti di vangeli sinottici o di lettere.

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>326</sup>

# Accuratezza nelle affermazioni

«I testimoni di Geova sono un'organizzazione di verità. Dovremmo voler dichiarare la verità ed essere sempre assolutamente accurati in tutti i particolari. Questo si dovrebbe fare non solo riguardo alle dottrine ma anche nelle citazioni, in ciò che diciamo intorno ad altri o nel modo in cui li rappresentiamo, e negli argomenti che implicano dati scientifici o notizie di cronaca. Le affermazioni errate fatte a un uditorio possono essere ripetute e l'errore può essere ingrandito. Le inesattezze che sono riconosciute da un uditorio suscitano dubbi in quanto all'autorità dell'oratore su

<sup>&</sup>lt;sup>324</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 177

<sup>325</sup> GCB, 1858

<sup>&</sup>lt;sup>326</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

altri punti, forse mettendo anche in dubbio la veracità del messaggio stesso» 327 (il grassetto è mio)

Si trovano solo due citazioni di Giovanni: al 2, 22 il Nolli dice:

«ἠγέρθη…pass indc aor1… verbo deponente, cioè con forma pass, ma significato att.»<sup>328</sup>, e infatti traduce "risorse".

- O Anche la citazione del Nolli in *Mt* 27,63 è tagliata: ἐγείρομαι... pass indic pres 1 sing... destare, far sorgere..." Evangelo secondo Matteo, a cura di G. Nolli...
- «ἐγείρομαι... pass indic pres 1 sing... destare, far sorgere; a volte il ft (che indica un azione ancora da iniziare) subisce l'influsso semitico, specie aramaico, e viene sostituito dal pres, particolarmente nel ft prossimo»<sup>329</sup>

La stragrande maggioranza delle bibbie rendono all'attivo o al medio:

Risorgerò IBE, CEI,<sup>71</sup> CEI,<sup>08</sup> PIB, NVP, GCC, TOB, GA3, NIV, UTET, BPM risusciterò RI, NA, ND, TILC, NR, RL, CON, BLM, SBT, SBTI, SBA, SBS, MA lo farò risorgere ED mi innalzerò KIT risorgo TIV tornerò di nuovo alla vita LB, GL mi desto IDO

Verso la conclusione Felice cita il *DENT* a sostegno della legittima traduzione NM "sarò destato" o "sarò resuscitato" <sup>330</sup> dicendo:

- O «La resurrezione o il risuscitamento di Gesù sono enunciati 31 volte con una forma passiva di ἐγείρω», ma la citazione continua:
- «In antichi enunciati stereotipi o in brevi riferimenti alla predicazione pasquale della chiesa dei primi tempi si trova l'aor. ἠγέρθη (Lc. 24,34; Rom. 4,25; 6,4; Mc 16,6 par.; Mt 27,64; Gv 2,22). La presenza usuale nel N.T. (→2.3.4), il sinonimo ἀνέστη, come pure l'equivalente corrispondente ebraico e le antiche traduzioni (cfr. Molitor), richiedono che s'intenda il pass. in senso mediale: si alzò / si svegliò. Lo stesso vale per il participio ἐγερθείς in 2Cor. 5,15; Rm. 6,9, 7,4; 8,34; Gv. 21,14 e i passivi negli annunci della passione: Lc. 9,22; Mt. 16,21 par. Lc. 9,22; Mt 17,9.23; 20,19; 26,32 par. Mc. 14,28, Mt. 27,63. Non può certo essere esclusa del tutto una sfumatura passiva di queste forme il greco distingue pass. e att. in modo diverso da noi (Jankum 39) -, tuttavia essa per lo meno sta in second'ordine rispetto al significato mediale ed esclude la diffusa ipotesi di un passivum divinum... [seguono nomi di studiosi] Le forme di ἐγείρω da interpretare in senso mediale non indicano dunque (almeno non in primo luogo) l'azione di cui fu oggetto il Crocifisso a pasqua, ma la conseguente manifestazione di vita del Crocifisso»

Solo leggendo per intero la citazione emerge con chiarezza il pensiero del *DENT*: certamente molto diverso da ciò che voleva far apparire Felice. Vediamo ancora altri commenti:

<sup>&</sup>lt;sup>327</sup> Manuale per la Scuola..., 110, § 10,11

<sup>&</sup>lt;sup>328</sup> Nolli, Evangelo secondo..., 65

<sup>&</sup>lt;sup>329</sup> Nolli, Evangelo secondo..., 886

<sup>&</sup>lt;sup>330</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 186

<sup>331</sup> DENT, 993-994

«L'aggiudicazione della potenza, propria di Dio, di salvare e far vivere condusse in Gv. ad attribuire a Gesù stesso il suo risuscitamento (il più profondo significato di ἐγείρω nel logion del tempio in Gv. 2, 19-22)»<sup>332</sup>

«La resurrezione di Gesù non viene indicata soltanto in senso transitivo, come atto di Dio su Gesù (o al passivo con Gesù come soggetto), ma anche in senso transitivo, al medio, con Gesù come soggetto agente: "egli è risorto" (dai morti, dalla morte: Rm 6, 4.9; 8,34 ecc.; cf. soprattutto ἐγείρομαι, eghèiromai nei sinottici: Mc 14,28; 16,6; Mt 27,63). Questa variazione sta a dimostrare che la forza risuscitante viene sì da Dio, ma appartiene anche al Figlio, che è una sola cosa con il Padre»<sup>333</sup>

«v. 22. *Dopo la sua resurrezione*. Letteralmente "quando egli fu risuscitato (cioè, dal Padre)" o "quando egli fu risorto". *Ēgerthē* è passivo nella forma, ma può essere o passivo o intransitivo nel significato... Nei Vangeli precedenti il passivo è probabilmente da preferirsi, in linea con le 19 volte che il NT dice che Dio il Padre risuscitò Gesù dai morti. Ma nel Quarto Vangelo è ormai chiaro che la potenza del Padre è anche la potenza di Gesù (vedi Commento a 10,30), e Giovanni insiste che Gesù risorse per suo proprio potere (10,17-18)»<sup>334</sup>

«Notiamo che in entrambi i vv. 17 e 18 è Gesù stesso che riprende di nuovo la sua vita. La fraseologia normale del NT non è che Gesù risorse dai morti, ma che *il Padre* lo risuscitò (Atti 2,24; Rm 4,24; Ef 1,20; Eb 11,19; 1Pt 1,21; vedi anche Nota a 2,22). Ma poiché nel pensiero giovanneo il Padre e il Figlio hanno lo stesso potere (10,28-30), fa poca differenza se la resurrezione è attribuita all'azione del Padre o del Figlio. Questa è una intuizione teologica profonda, di cui la successiva teologia trinitaria farà tesoro» 335

La conclusione di Felice «Possiamo perciò dire, con assoluta certezza, che Gesù non si è risuscitato, ma che è stato risuscitato da Dio», è palesemente smentita non solo da molti autorevoli studiosi, come qui sopra espone chiaramente il Brown, ma addirittura dall'evidenza delle stesse citazioni da lui prese in esame. Ancora una volta non può mancare la fondamentale raccomandazione:

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>336</sup>

# **GIOVANNI 5,29**

E ne verranno fuori, quelli che hanno fatto cose buone a una risurrezione di vita, quelli che hanno praticato cose vili a una risurrezione di **giudizio** (NM)

In questo versetto il termine sotto osservazione è κρίσεως (*kriseos*) reso dalla NM con *giudizio*. È una legittima traduzione, ma Felice, come dimostrano le sue citazioni sottostanti, evita di riportare le altre accezioni per giustificare solo la sua.

<sup>333</sup> DCBNT, 1585

<sup>&</sup>lt;sup>332</sup> *Idem*, 997

<sup>&</sup>lt;sup>334</sup> Raymond E.Brown, Giovanni. Commento al..., 151-152

<sup>335</sup> Idem, 521

<sup>336</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

- 1) ο κρίσις , εως...2) giudizio...decisione...istruire, fare esame" Rocci •«κρίσις, εως...2) giudizio...decisione...istruire, fare esame...c) condanna...NT»<sup>337</sup>
- 2) ο Κρίσις [ι], εως... separazione, distinzione, Arist. **2.** decisione, giudizio...**3.** scelta, elezione...**c.** ήμέρα κρίσεως il giorno del giudizio, N.T. **2.** prova, gara...**3.** disputa...**III.** Evento, esito di una corsa..." Liddell e Scott
- «Κρίσις [î], εως... separazione, distinzione, Arist. **2.** decisione, giudizio...**3.** scelta, elezione... l'esito di un processo, condanna...**c.** ἡμέρα κρίσεως il giorno del giudizio, N.T. **2.** prova, gara...**3.** disputa...**III.** Evento, esito di una corsa...»<sup>338</sup>
- 3) «κρίσις, εως…lite giudiziaria, processo, causa, giudizio, decisione, sentenza, **condanna**... contesa...discernimento, scelta...»<sup>339</sup>
- 4) «κρίσις, εως…il separare… scelta… giudizio… discernimento… processo… accusa… condanna… esito… soluzione»<sup>340</sup>
- 5) «κρίνω... giudicare, sottoporre a giudizio (m. e pass. spesso subire un processo, andare in tribunale); **condannare**...»<sup>341</sup>

«κρίσις, εως... giudizio, il giudicare; **condanna**, castigo... potere di giudicare (Gv 5,22); (giorno del) giudizio finale da parte di Dio»<sup>342</sup>

Contrariamente a quanto ritiene Felice, non c'è dunque nessun addebito alla NM per quanto riguarda la traduzione di κρίσις con *giudizio*. Infatti come dimostrano molte versioni, può significare sia *giudizio* che *condanna*. È piuttosto lo stesso Felice che, di fatto, maliziosamente evita nelle sue citazioni l'accezione *condanna*, dimostrando poca serietà:

condanna BLM, ND, GCC, PIB, NA, TILC, GA, CEI<sup>71</sup>, CEI<sup>08</sup>, NIV, TOB, SBTI, UTET, BPM, MA

giudizio NR, RL, RI, IBE, NVP, CON, TIV, SBT, IDO, SBA, SBS of judgement (giudizio, sentenza, castigo di Dio, punizione eterna) KIT, GL, LB, ED

Nota NIV: "As alwais in Scriptures, judgement is on the basis of works, though salvation, of course, is a gift from God in response to faith - Come sempre nelle Scritture, il giudizio riguarda le opere, benchè la salvezza naturalmente è un dono di Dio in risposta alla fede"

A differenza dei sinottici, che presentano solitamente il giudizio di Dio Padre alla fine del mondo, Gv invece fa "baipassare" questa prerogativa divina a Cristo (3,35) che la esercita non solo alla fine dei tempi, ma già qui e adesso, in base all'accettazione o al rifiuto di lui stesso. Chi accoglie la sua parola e crede in lui è già passato dalla morte alla vita e non incorre nel giudizio. Non va però neanche minimizzata la comune dottrina dell'escatologia futura; il giudizio finale, infatti, costituirà la realizzazione perfetta dell'opera di Cristo: i giusti risorgeranno per la vita eterna, e i cattivi per la dannazione, ciascuno in base alle sue opere.

<sup>&</sup>lt;sup>337</sup> Rocci, 1090

<sup>338</sup> Liddell e Scott, 741-742

<sup>&</sup>lt;sup>339</sup> Romizi, 725

<sup>340</sup> GI Montanari, 1199

<sup>341</sup> Buzzetti, 92

<sup>&</sup>lt;sup>342</sup> *Idem*, 92

«κρίσεως... Completa meno naturalmente l'ἀνάστασις (che è un ritorno alla vita) e indica una sentenza definitiva per uno stato che è l'opposto della ζωήν vita»<sup>343</sup>

Alfred Wikenhauser, pur rendendo  $\kappa\rho$ iσις con giudizio anche al v. 29, nel suo commento spiega: «La divisione degli uomini in due categorie non è ormai più fatta avendo riguardo all'accettazione, o no, della predicazione di Gesù, ma in base al criterio delle opere, buone o cattive. I cattivi risorgeranno anch'essi col corpo, ma solo per intendere il giudizio di condanna, e non per ricevere la vita eterna; la loro resurrezione, quindi, non è per la vita, come quella dei giusti, ma per il giudizio» $^{344}$ 

Ciò che va rilevato, piuttosto, è il particolare contesto di Giovanni nel quale si trova κρίσις, che fa propendere per *condanna* piuttosto che *giudizio*. Infatti, per esempio, in *Gv* 5,22-30 nella versione CEI, ricorre per ben sette volte la parola κρίσις (giudizio/giudicare), ma solo al v. 29 è resa *condanna*. Perché?

Giovanni «conosce gli aspetti della escatologia tradizionale attestata nei sinottici, infatti anch'egli parla dell'ultimo giorno... della resurrezione dei morti... del giudizio finale... della dannazione (cfr. *Giov.* 5,29)... tuttavia approfondisce il senso dell'escatologia vedendola in atto fin dal momento dell'incarnazione... La vita eterna non è donata all'ultimo giorno, al momento della risurrezione dei morti, ma durante l'esistenza terrena, poiché chi crede in Gesù la possiede già, infatti chi crede passa dalla morte alla vita (cfr. Giov. 5,24)... come al contrario chi rigetta la fede ha determinato fin dal momento del suo rifiuto il proprio destino eterno; la salvezza e la condanna operano già fin dal presente nell'intimo delle anime, **chi non crede è già condannato, cioè è giudicato** (grassetto mio) fin dal momento in cui si rifiuta di credere»<sup>345</sup>

«v. 24 **Giudizio**. Il senso della parola deve essere qui inteso in modo restrittivo, equivalente a "giudizio di condanna". Ogni opera del Figlio, infatti, è di farci evitare questo giudizio per mezzo della docilità alla sua parola e di farci passare dalla morte alla vita... v. 29. **Condanna**. Stessa parola greca tradotta con "giudizio" al v. 24. qui si esplicita il suo senso restrittivo. Appare anche l'idea di una risurrezione per un giudizio che porta al castigo, in opposizione a una resurrezione che porta alla vita (eterna)»<sup>346</sup>

«22 Una complicazione, nel tema del giudizio, è causata dalla diversa sfumatura rivestita dal verbo "giudicare" (vv. 22.30) e dal sostantivo "giudizio" (vv. 22.24.27.29.30). Il verbo ha accezione neutra e non anticipa alcuna delle conclusioni possibili del giudizio (diversamente da 3, 17.18): l'interesse è attirato dal fatto che un potere divino (quello di giudicare) è messo a disposizione del Figlio. Il sostantivo è a volte ancora neutro (vv. 22.27.30), mentre nei vv. 24 e 29 è sinonimo chiaro di condanna (cf. 3,19)»<sup>347</sup>

L'accenno a "non condannate" (μὴ καταδικάζετε da καταδικάζω = condannare) di Lc 6,37 riguarda tipicamente i sinottici e non è presente in Giovanni.

Non c'è dunque da considerare nessun pregiudizio teologico, ma piuttosto, come abbiamo letto poco sopra, il particolare e originale contesto escatologico giovanneo, o detto più semplicemente, le "ultime realtà" della salvezza.

<sup>343</sup> Nolli, Evangelo secondo..., 175

<sup>&</sup>lt;sup>344</sup> A. Wikenhauser, L'Evangelo secondo..., 205

<sup>&</sup>lt;sup>345</sup> Il Messaggio della Salvezza 4, 864; cfr. DENT, 103ss.

<sup>&</sup>lt;sup>346</sup> I Quattro Vangeli commentati..., 976-977

<sup>&</sup>lt;sup>347</sup> I Vangeli, Marietti, Casale Monferrato 1981, 322

# **LUCA 10,7**

E restate in quella casa, mangiando e bevendo le cose che provvedono, poiché l'operaio è degno del suo salario. **Non vi trasferite** di casa in casa.(NM)

Così Felice commenta questo passo di Luca:

«Un articolo apparso negli anni ottanta su di un quotidiano, contestava i TdG, perché essi non devono predicare <u>di casa in casa</u> dato che in Luca 10:7 è scritto "non passate di casa in casa". (NVB) L'obiezione continuava precisando che i TdG <u>per poterlo fare hanno reso il versetto</u> di Luca 10:7 traducendolo "<u>non trasferitevi di casa in casa</u>". Si è già visto sopra come altri traduttori, oltre a quelli della TNM, abbiano optato per questa versione, ma anche le note in calce sopraccitate rendono chiaro ciò che Gesù voleva dire ai suoi discepoli in quell'occasione. Ma andiamo oltre e cerchiamo di capire a cosa si riferisse Gesù»<sup>348</sup> (sottolineature mie)

Intanto vediamo subito come rendono le diverse versioni bibliche:

non passate TILC, TOB, NVP, RI, PIB, CEI, OB CEI, TRL, NR, NA, CON, ND, GCC, GA3, IBE, GL, LB, NIV, SBT, SBTI, IDO, SBA, SBS, UTET, BPM non andate BLM, KIT, ED non andate girando MA non trasferitevi TIV

Anche se la stragrande maggioranza delle versioni bibliche non optano per *trasferirsi*, la questione, a mio parere, non verte tanto sul significato di μεταβαίνω (che sostanzialmente credo si possa rendere anche con *passare*, *andare in un altro posto*, *trasferirsi*, ecc...,) ma sul significato proprio del brano. In questo contesto, infatti, appare evidente che il passo non intende richiamare o tantomeno giustificare l'opera di predicazione "di casa in casa" così come è intesa dai *TdG* che la compiono, perché «il messaggero della pace non è un mendicante che va di porta in porta. L'accoglienza del messaggero suppone una certa durata. Cornelio domanda a Pietro di restare qualche giorno nella sua casa (*Atti* 10,48). Paolo cerca un posto stabile in una famiglia della città dove va, si fissa lì e di lì si sposta in un certo raggio (*Atti* 16,15; 18,7)»<sup>349</sup>

Anche qui Felice non perde l'occasione, come si vede, di citare molteplici fonti escludendo, guarda caso, passarelpassaggio, accezione tipica e propria del verbo μετα-βαίνω, perché a lui evidentemente non conviene: non sarà forse proprio un tentativo di difendere il "passaggio casa per casa" dei *TdG* quando evangelizzano? Le parti in rosso omesse dai dizionari tenderebbero a confermarlo:

- 1) ο μετα-βαίνω... trasportare... cambiare...". Liddell e Scott
- «μετα-βαίνω… passare da un luogo ad un altro… mutare direzione… trasportare… cambiare…»<sup>350</sup>
- 2) ο μεταβαίνω...partire, spostarsi, andar via..." Buzzetti
- «μεταβαίνω... partire, spostarsi, andar via; passare»<sup>351</sup>

<sup>348</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 230

<sup>&</sup>lt;sup>349</sup> I Quattro Vangeli Commentati, 715

<sup>350</sup> Liddell e Scott, 818

<sup>351</sup> Buzzetti, 102

- 3) ο μετα-βολ $\hat{\eta}$ ... cangiamento... trasferimento" μετά-βασις... b) cambiamento..." Rocci Intanto μετα-βολ $\hat{\eta}$  deriva da μετα-βαλλω che non c'entra nulla con μεταβαίνω che è il verbo in questione.
- «μετά-βασις... passaggio... b) cambiamento» 352
- 4) «μεταβαίνω... mutar luogo o posizione... passare, cambiare» 353
- 5) «μετα.βα.ίνω... passo da un luogo ad un altro, cambio, muto» 354

«μεταβαίνω... andare in un altro posto, andar via, andare dall'altra parte, trasferirsi... Nel N.T. si trova 12 volte usato per lo più nel senso proprio di andar via da un luogo (in un altro)... Atti 18,7... In Mt. 17,20 in senso figurato riferito a un monte (μετάβα ἔνθεν ἐκεῖ ["Spostati da qui a là"])... Lc 10,7 (ἐξ ... εἰς: "Non passate da una casa all'altra!")»<sup>355</sup>

Bene Felice cita il Kittel che dice: «Il significato corrente di μεταβαίνω è passare da un luogo all'altro e in particolare cambiare abitazione»<sup>356</sup>

Anche questo infatti è il sostanziale parere di un altro studioso, che pur rendendo μεταβαίνω con trasferirsi, nel suo commento al significato del testo segue la stessa linea.<sup>357</sup>

#### **MATTEO 28,19**

Andate dunque e fate discepoli **di persone di** tutte le nazioni, battezzandole nel nome del Padre e del Figlio e dello spirito santo (NM)

Per inculcare l'idea che non tutti gli uomini sono chiamati alla salvezza, quasi che la volontà salvifica di Dio sia riservata solo a un'esigua minoranza di convertiti e di salvati, la NM traduce l'espressione μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη mathetèusate panta ta èthne (fate discepole tutte le genti) con «fate discepoli di persone di tutte le nazioni».

Vediamo una prima citazione di Felice

o - **NAZIONE** "...(*Mt* 28,19s)... egli non chiede affatto che tutti i pagani diventino suoi discepoli... il vocabolo nazioni indica in questo testo (*Mt* 28,19s)... dove non si tratta, probabilmente, di tutti i popoli della terra, ma degli uomini che, fra quelli, sono diventati i discepoli di Cristo..." – Lessico Gillièron

Già alla seconda riga, ad una prima lettura, non si riesce a capire bene il senso. Leggendo la citazione al completo con le parti omesse in rosso, il pensiero è molto più chiaro.

• «In Mt, nell'apparizione del Risorto che conclude il racconto del suo vangelo, il Signore ordina ai suoi discepoli: Andate dunque e ammaestrate tutte le nazioni, battezzandole nel nome del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo, insegnando loro ad osservare tutto ciò che vi ho comandato (Mt 29,19s); in rapporto al particolarismo giudaico, qui la visione universalistica è molto sviluppata; ma oltre al

<sup>&</sup>lt;sup>352</sup> Rocci, 1215

<sup>353</sup> GI Montanari, 1339

<sup>&</sup>lt;sup>354</sup> Romizi, 782

<sup>355</sup> DENT, 349-350

<sup>356</sup> GLNT, 27

<sup>357</sup> Cfr. Silvano Fausti, Una comunità legge il vangelo di Luca, EDB, Bologna 1997, 359

fatto che Gesù non poteva impedire che il vangelo fosse predicato anche ai Giudei – il vocabolo nazione non li include mai in Mt - , egli non chiede affatto che tutti i pagani diventino suoi discepoli; questo testo indica piuttosto la situazione della comunità di Mt alla fine del I sec.: il fatto che molti pagani, di cui la donna Cananea della regione di Tiro e Sidone sembra esserne la rappresentante (Mt 15,21ss), ricevevano il vangelo e si presentavano al battesimo, poneva ai giudeicristiani la domanda se si aveva il diritto di riceverli; pertanto, nota Mt, la parola di Gesù era chiara: accoglierli tutti battezzandoli e insegnando loro a mettere in pratica il suo insegnamento; il vocabolo nazioni indica in questo testo (Mt 28,19) i pagani che volevano diventare cristiani, oppure i cristiani di origine pagana; la stessa cosa accade, nella descrizione del giudizio finale, con le nazioni raccolte davanti al Figlio dell'uomo, dove non si tratta, probabilmente, di tutti i popoli della terra, ma degli uomini che, fra quelli, sono diventati discepoli di Cristo (Mt 25,31ss)»<sup>358</sup>

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>359</sup>

# Accuratezza nelle affermazioni.

«I testimoni di Geova sono un'organizzazione di verità. Dovremmo voler dichiarare la verità ed essere sempre assolutamente accurati in tutti i particolari. Questo si dovrebbe fare non solo riguardo alle dottrine ma anche nelle citazioni, in ciò che diciamo intorno ad altri o nel modo in cui li rappresentiamo, e negli argomenti che implicano dati scientifici o notizie di cronaca. Le affermazioni errate fatte a un uditorio possono essere ripetute e l'errore può essere ingrandito. Le inesattezze che sono riconosciute da un uditorio suscitano dubbi in quanto all'autorità dell'oratore su altri punti, forse mettendo anche in dubbio la veracità del messaggio stesso» 360 (il grassetto è mio)

Intanto la citazione completa del LTB accenna a due situazioni: la nostra in questione (Mt 28,19) e quella della descrizione del giudizio finale (Mt 25,31ss) che Felice mescola deliberatamente insieme facendo credere al lettore che si tratti di un unico e solo commento a Mt 28,19.

Il testo, poi, come si legge, riguarda il particolare contesto in cui si trova la comunità di Mt alla fine del I sec: come porsi di fronte a molti pagani che si presentavano al battesimo dopo l'annuncio del vangelo? Matteo nota che la parola di Gesù era chiara: "accoglierli tutti, battezzandoli e insegnando loro..." La volontà salvifica di Dio è per tutti, nessuno escluso! Questo è il messaggio centrale del versetto 19 che invece la NM baipassa: è chiaro che poi non tutti coloro che venivano accolti diventavano effettivamente discepoli di Gesù, ma questo è un altro discorso.

Il testo greco presenta un imperativo μαθητεύσατε + accusativo πάντα τὰ ἔθνη. In italiano si rende con imperativo + compl. oggetto; pertanto la traduzione corretta non è "ammaestrate tutte le genti" (a questo scopo c'è il verbo διδάσκω), ma "rendere discepole, (aggregate) tutte le genti".

Da notare che l'aggettivo πάντα e il sostantivo ἔθνη, essendo entrambi all'accusativo plurale, escludono la possibilità di un possibile partitivo. Così, mentre il testo sacro dice che tutte le genti sono chiamate alla salvezza, la NM non potendo scrivere apertamente "fate discepole alcune persone di tutte le nazioni", rende con un italiano poco elegante "…fate discepoli di persone di…" in senso

<sup>358</sup> LTB, 154-155

<sup>&</sup>lt;sup>359</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

<sup>&</sup>lt;sup>360</sup> Manuale per la Scuola..., 110, § 10,11

<sup>&</sup>lt;sup>361</sup> La precedente versione (CEI<sup>71</sup>) in *Mt* 28,19 così diceva: "...*ammaestrate* tutte le nazioni..."; nella nuova invece si ribadisce di più l'importanza della sequela di Gesù: "...*fate discepoli* tutti i popoli...". L'attenzione di Gesù non è rivolta soltanto alla richiesta di *ammaestrare*, e quindi di *insegnare* a tutti i popoli i contenuti della predicazione, ma anche a *fare discepoli*, cioè a *rendere seguaci* di Gesù. Cfr. Beretta-Pitta, *COME CAMBIA LA BIBBIA*..., 96

partitivo. La stessa manipolazione ricorre in altri analoghi versetti; 1Tim 2,4 πάντας ἀνθρώπους θέλει σωθῆναι = pàntas anthròpus thèlei sothènai "tutti gli uomini vuole che siano salvi", diventa per la NM "ogni sorta di uomini", come a dire bianchi, gialli o neri... purchè TdG.

«Ciò che noi come studenti biblici dovremmo volere è **quello che dice il testo greco originale**. Solo avendo questo basilare significato possiamo determinare se la Traduzione del Nuovo Mondo o qualsiasi altra traduzione della Bibbia è giusta o no»<sup>362</sup>

Ancora più grave l'alterazione di Gv 12, 32 (il versetto verrà ripreso) dove Gesù dice "io dopo che sarò innalzato da terra, πάντας ἑλκύσω πρὸς ἐμαυτόν tutti attirerò a me", diventa per la NM "ed io se sarò innalzato da terra attirerò uomini di ogni sorta".

Non solo il termine  $\pi \acute{\alpha} v \tau \alpha \varsigma =$  "tutti" viene tradotto sempre in senso partitivo, ma traducendo  $\acute{\epsilon} \grave{\alpha} v$  dopo che / quando con significato dubitativo e non temporale se, si sminuisce la persona di Cristo privandola di tutto ciò che possa far pensare alla divinità.

È vero che in Mt 5,1  $\pi \hat{\alpha} \nu$   $\pi \hat{\alpha} \nu$   $\pi \hat{\alpha} \nu$  e tradotto dalla CEI, RL e altre con "ogni sorta di" male, ma qui troviamo l'aggettivo  $\pi \hat{\alpha} \nu$  al singolare che concorda con il sostantivo  $\pi \hat{\alpha} \nu$  sempre al singolare e quindi, in questo caso è corretto tradurlo con "ogni sorta di", ma non negli altri casi.

Se la salvezza è riservata solo a chi appartiene all'organizzazione e quindi ad alcune persone, la NM non può che adattare questa sua dottrina a tutti quei versetti che indicano l'esatto contrario, cominciando proprio da *Mt* 28,19.

È proprio ciò che emerge nella conclusione di Felice: «Tutto ciò significa che i discepoli di Cristo non dovevano convertire intere nazioni ma dovevano fare discepoli solo di quelle persone che erano ammaestrabili» <sup>363</sup> (grassetto mio)

Chi sono le persone che "erano o sono ammaestrabili?" Quelle che decidono di entrare a far parte della Congregazione? È come se io prete o cristiano dovessi raggiungere con l'evangelizzazione o la catechesi solo quelli "ammaestrabili" per la mia chiesa o la mia comunità, e non occuparmi degli altri! L'evangelizzazione è per tutti, poi ciascuno farà le sue scelte: giudicare non è compito nostro. Al di là delle questioni teologiche che il discorso implica, «l'Onnipotente nella sua misericordia non desidererebbe la perdizione di nessuna persona (Ezechiele 33:11); il suo desiderio sarebbe quello di salvare tutti (1Timoteo 2:4). Per questo motivo ha mandato suo Figlio, affinché "chiunque crede in lui non perisca, ma abbia vita eterna" (Giovanni 3:36)»

#### **MARCO 10,52**

E Gesù gli disse: "Va, la tua fede ti ha **sanato**". E immediatamente ricuperò la vista, e lo seguiva per la strada (NM)

Così riporta Felice:

«**SALVARE**…4. NT… si dice da una malattia = **guarire** (… *Mc*… 10,52)…". - Lessico dei termini biblici, a cura di B. Gillièron © 1992 Editrice Elle Di Ci»<sup>365</sup>

<sup>362</sup> Torre di Guardia 1/6/1970, 340

<sup>&</sup>lt;sup>363</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 189; cfr. Vita eterna nella libertà dei figli di Dio, Watchtower Brooklyn N.Y. 1967, 196

<sup>364</sup> http://gaetano.wikispaces.com/teo\_redenzioneperchi

<sup>&</sup>lt;sup>365</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 203

Gesù *guarisce*, *cura*, o *salva*? L'azione terapeutica di Gesù a favore degli ammalati, non si fermava alla sola guarigione fisica da un determinato male, ma andava più in profondità.

Lo stesso Lessico citato impropriamente appena sopra da Felice, a proposito di Mc 10,52, distingue due verbi, uno della guarigione fisica e l'altro di quella interiore:

• «Le malattie allora, soprattutto quelle i cui effetti erano più spettacolari, erano considerate come delle possessioni demoniache; guarendole, Gesù ha testimoniato ai malati il reinserimento di tutta la loro persona nell'Alleanza con Dio; di qui l'uso, insieme al verbo abituale (gr. therapèuō) **prendersi cura**, **guarire**, del verbo (gr. sòzō) **salvare** che viene talvolta utilizzato per indicare la guarigione, da cui si vede il rapporto che egli stabilisce con la salvezza (Mc 9,21s; Mc 5,23.28; Lc 8, 36.50, Gv 11,12; At 4,9; Gc 5,15), soprattutto nell'espressione la tua fede ti ha salvato (Mc 9,22; Mc 5,34; 10,52; Lc 8,48; 17,19; 18,42)»<sup>366</sup>

Allo stesso modo si presenta incompleta anche la citazione di un altro dizionario:

O - «σώζω... curare... guarire". – Dizionario base del Nuovo Testamento Greco – Italiano a cura di Carlo Buzzetti (1991)»<sup>367</sup>

• «σώζω... salvare (della salvezza cristiana)... curare, guarire»<sup>368</sup>

«σώζω... salvo, conduco sano e salvo...»<sup>369</sup>, come anche il Montanari, Liddel e Scott, e Rocci.

Le guarigioni della fanciulla moribonda e della donna che da dodici anni soffriva di emorragie, indicano che il *sōzein* di Gesù ha come conseguenza non la sola "guarigione" corporea, fisica, ma la salvezza in senso più ampio. Ciò vale anche per la guarigione del cieco che segue Gesù (*Mc* 10,52) e del lebbroso; anche a loro Gesù rivolge la frase della fede che salva.<sup>370</sup>

È allora evidente che sebbene sia giusto rendere il verbo  $\sigma\omega\zeta\omega$  con *sanare* (come fa anche la TIV), è buona cosa tenere in considerazione il contesto e il particolare significato delle guarigioni operate da Gesù. Ecco come rendono le varie bibbie:

```
salvato IBE, NVP, TILC, NR, CEI<sup>71</sup>, CEI<sup>08</sup>, PIB, GA, GCC, RI, NA, RL, CON, SBT, SBTI, IDO, SBA, SBS, UTET, MA, BPM, ED (ristabilito) guarito ND, BLM, GL, LB, NIV, TOB sanato TIV
```

«Un'altra modifica del genere riguarda i lebbrosi: tutte le volte (e sono parecchie) che Gesù incontra un malato di questo tipo, la nuova traduzione preferisce usare il verbo "purificare" anziché "guarire"... Il fatto è che, nella concezione di molte culture tra cui quella ebraica, le malattie – e in particolare una così visibile e deturpante come la lebbra – costituivano una contaminazione riguardante non solo il fisico, ma tutta la persona. In sostanza, l'appello alla purificazione globale risulta quindi più radicale e profondo di una "semplice" guarigione... Sono molti i luoghi dove, per esempio, il vecchio "guarire" è reso con un magari più profondo ma meno esplicito "salvare"» 371

«**10,52 la tua fede ti ha salvato.** Con tutta probabilità, gli occhi fisici e spirituali di Bartimeo si aprirono nello stesso momento. La guarigione esteriore fu il riflesso della salvezza interiore» (SBA)

<sup>&</sup>lt;sup>366</sup> LTB, 136

<sup>&</sup>lt;sup>367</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 203

<sup>368</sup> Buzzetti, 158

<sup>369</sup> Zanichelli-Romizi, 1263

<sup>&</sup>lt;sup>370</sup> DENT, 1532

<sup>&</sup>lt;sup>371</sup> Beretta-Pitta, COME CAMBIA LA BIBBIA..., 93-94

Ciò detto, appare dunque con più evidenza che la parola che si associa di più al contesto è *salvare*, e non come ritiene Felice, quella usata seppur legittimamente dalla NM, *sanare*, *guarire*.

#### MARCO 16,9-20

- 9 Risuscitato al mattino nel primo giorno dopo il sabato, apparve prima a Maria di Màgdala, dalla quale aveva cacciato sette demòni. 10 Questa andò ad annunziarlo ai suoi seguaci che erano in lutto e in pianto.
- 11 Ma essi, udito che era vivo ed era stato visto da lei, non vollero credere. 12 Dopo ciò, apparve a due di loro sotto altro aspetto, mentre erano in cammino verso la campagna.
- 13 Anch'essi ritornarono ad annunziarlo agli altri; ma neanche a loro vollero credere. 14 Alla fine apparve agli undici, mentre stavano a mensa, e li rimproverò per la loro incredulità e durezza di cuore, perché non avevano creduto a quelli che lo avevano visto risuscitato. 15 Gesù disse loro: «Andate in tutto il mondo e predicate il vangelo ad ogni creatura. 16 Chi crederà e sarà battezzato sarà salvo, ma chi non crederà sarà condannato. 17 E questi saranno i segni che accompagneranno quelli che credono: nel mio nome scacceranno i demòni, parleranno lingue nuove,18 prenderanno in mano i serpenti e, se berranno qualche veleno, non recherà loro danno, imporranno le mani ai malati e questi guariranno».19 Il Signore Gesù, dopo aver parlato con loro, fu assunto in cielo e sedette alla destra di Dio.
- 20 Allora essi partirono e predicarono dappertutto, mentre il Signore operava insieme con loro e confermava la parola con i prodigi che l'accompagnavano.

# **CONCLUSIONE BREVE**

Esse raccontarono in breve ai compagni di Pietro ciò che era stato loro annunziato. In seguito Gesù stesso fece portare da loro, dall'oriente fino all'occidente, il messaggio sacro e incorruttibile della salvezza eterna.

Per quanto riguarda la finale del vangelo di Marco, è interessante confrontare le citazioni di Felice con le fonti alle quali si riferisce. Le parti omesse in rosso faranno emergere ciò che Felice non dice, o meglio vuole nascondere al lettore per giustificare le sue errate conclusioni:

- 1) **o** "**avevano paura**: il racconto di Marco in molti antichi manoscritti termina con questa espressione..." . TILC
- «16,8 avevano paura: il racconto di Marco in molti antichi manoscritti termina con questa espressione; in altri antichi manoscritti manca o viene riassunto il brano 16,19-20, ma c'è una conclusione più breve che qui riportiamo sotto il titolo: (altra conclusione)»<sup>372</sup>
- 2) O "...la sua appartenenza alla redazione del secondo vangelo è messa in discussione... diversa dallo stile abituale di Marco...". BG

93

<sup>&</sup>lt;sup>372</sup> TILC, 1415

- «16,19-20 La "finale di Marco" (vv 9-20) fa parte delle scritture ispirate; è ritenuta canonica. Questo non significa necessariamente che sia stata redatta da Marco. In effetti, la sua appartenenza alla redazione del secondo vangelo è messa in discussione... Essa si presenta come un riassunto sommario delle apparizioni del Cristo risorto, la cui redazione è sensibilmente diversa dallo stile abituale di Marco, concreto e pittoresco. Tuttavia, l'attuale finale è stata conosciuta fin dal II sec. da Taziano e da sant'Ireneo e ha trovato posto nella stragrande maggioranza dei mss greci e degli altri. Se non si può provare che che ha avuto Marco per autore, resta sempre, secondo l'espressione di Swete, una "autentica reliquia della prima generazione cristiana" »<sup>373</sup> BG<sup>71</sup> (cfr. anche la nota di BG<sup>08</sup>)
- 3) o "I vv. 9-20 sono un supplemento aggiunto in seguito...". CEI
- «9. Lc 24, 13-43; Gv 20, 11-23. I vv. 9-20 sono un supplemento aggiunto in seguito per riassumere rapidamente le apparizioni»<sup>374</sup>

Segue la citazione di Garofalo, chiaramente epurata, ma interessante. Felice scrive:

4) O - "...La tradizione manoscritta del testo originale e delle antiche versioni offre quattro conclusioni diverse del Vangelo. I) I più antichi manoscritti greci – il Vaticano e il sinaitico del IV-V sec. – con altri delle versioni siriana, copto meridionale ed armena, concludono il vangelo con il v. 8. Nel IV sec., EUSEBIO DI CESAREA e S. GIROLAMO parlano di una grande maggioranza di eccellenti codici greci che, a loro tempo, si trovavano nelle stesse condizioni... i vv. 9-20 sono un tutto a sé, stilisticamente differente dal consueto dettato di Marco. E indipendente da ciò che precede...". - GA (sottolineature mie)

Benché Garofalo dica che esistano quattro conclusioni, Felice di fatto ne ricorda solo una: perché? Evidentemente perché le altre tre, appositamente tralasciate, danno fastidio alla sua tesi; Garofalo, infatti, non ricorda solo che le altre tre appartengono alla minoranza dei codici e sono stilisticamente differenti dallo stile di Marco, dice di più:

• «quest'aggiunta, però, è conosciuta già nel II sec. ed è accettata nelle Chiese orientali ed occidentali, quasi unanimemente, fin dal IV-V sec., nonostante i dubbi manifestati da studiosi autorevoli come EUSEBIO e S. GIROLAMO. Tutto ciò fa pensare che si tratti di un supplemento aggiunto, dopo un certo periodo di tempo dalla prima edizione del Vangelo, dallo stesso Mc. o da un redattore che si sia servito di un brano di catechesi evangelica ufficiale, per completare il racconto bruscamente lasciato sospeso col v. 8. La Chiesa, nel Concilio di Trento, ha definito l'appartenenza del brano in questione al Vangelo ispirato da Dio e come tale conservato e proposto dalla Chiesa ai fedeli» <sup>375</sup>

Leggiamo ancora come viene riportata da Felice la citazione del *Commento alla Bibbia Liturgica* e quella dal *McKenzie* e poi le confrontiamo direttamente con le fonti:

5) O - "I versetti 9-20 sono certamente un'aggiunta di altra mano. Infatti molti codici importanti, come il Vaticano, il Sinaitico (IV secolo), copie delle traduzioni sire e armene, come anche delle georgiane ed etiopi, non portano questi versetti. Eusebio nella sua Storia Ecclesiastica (3,39,9) e Girolamo (Ep 120,3) dicono che... manca in quasi tutti quelli greci. Molti altri scrittori ecclesiastici lo ignorano, come Clemente di Alessandria, Origene, Tertulliano, Cipriano, Cirillo di Gerusalemme...". – Commento della Bibbia Liturgica (1994) Ediz. San Paolo

<sup>373</sup> BG,71 2190-2191

<sup>&</sup>lt;sup>374</sup> CEI, 9, 1023

<sup>375</sup> GA3, 9-20, 138

- «I versetti 9-20 sono certamente un'aggiunta di altra mano. Infatti molti codici importanti, come il Vaticano, il Sinaitico (IV secolo), copie delle traduzioni sire e armene, come anche delle georgiane ed etiopi, non portano questi versetti. Eusebio nella sua Storia Ecclesiastica (3,39,9) e Girolamo (Ep 120,3) dicono che l'epilogo di Marco si trova in pochi manoscritti e manca in quasi tutti quelli greci. Molti altri scrittori ecclesiastici lo ignorano, come Clemente di Alessandria, Origene, Tertulliano, Cipriano, Cirillo di Gerusalemme. Altri manoscritti sostituiscono 16, 9-20 con un epilogo più corto composto di due frasi...Tuttavia l'epilogo lungo del secondo vangelo appartiene all'antichissima tradizione accettata dalla Chiesa... Tutto questo è in piena armonia con la cristologia-ecclesiologia del secondo vangelo» 376
- 6) O "Questo passo manca nei MSS più importanti e la maggior parte dei Padri sembra ignorarlo. Per contenuto, forma e stile è diverso dal resto del vangelo...Questi caratteri sono sufficienti a dimostrare l'affermazione che questo brano non è dello stesso autore di Mc...". Dizionario Biblico (1981) J. L. McKenzie
- «Questo passo manca nei MSS più importanti e la maggior parte dei Padri sembra ignorarlo. Per contenuto, forma e stile è diverso dal resto del vangelo; e un esame del contenuto dimostra che è un'armonizzazione e un riassunto delle apparizioni raccontate in Mt-Lc-Gv. Questi caratteri sono sufficienti a dimostrare l'affermazione che questo brano non è dello stesso autore di Mc. La sua esistenza in Taziano e Ireneo, comunque, dimostra che esso esisteva dopo il 150. Una conclusione in 16,8 sarebbe troppo brusca ed è possibile che l'attuale conclusione sostituisca un passo perduto. Essa appartiene al testo canonico» 377
- 7) O "... La tradizione dei mss. ha conservato tre finali differenti: 1 la lunga finale canonica (16,9-20), che è mancante nei mss. S e B e fu dichiarata non autentica da Eusebio...oggi è generalmente considerata come non marciana (per differenza di stile, vocabolario e materiale...Questa non può risalire a prima del sec. II d. C....". Raymond E. Brown, Joseph Fitzmyer, Roland E. Murphy (edd.), Grande Commentario Biblico, Editrice Queriniana, Brescia 1973
- «La tradizione dei mss. ha conservato tre finali differenti: 1 la lunga finale canonica (16,9-20), che è mancante nei mss. S e B e fu dichiarata non autentica da Eusebio... Anche se oggi è generalmente considerata come non marciana (per differenza di stile, vocabolario e materiale...), è ciononostante considerata canonica dai cattolici, in seguito al decreto tridentino sul canone...Questa finale, la cui data non può risalire a prima del sec. II d. C. e che potrebbe essere agganciata a tradizioni della Chiesa primitiva diverse da quella marciana, viene solitamente divisa in quattro sezioni»<sup>378</sup>

Felice sostiene questa precisa ma altrettanto falsa conclusione: le parole della finale 16, 9-20

- > non ricorrono nè si trovano in nessuna parte dei vangeli o delle Scritture
- > non fanno parte dell'ispirata Parola di Dio
- il loro contenuto contraddice i fatti, il contesto e il resto delle Scritture<sup>379</sup>

In verità proprio dall'analisi delle stesse fonti utilizzate da Felice, ma considerate nella loro integralità, emerge tutto il contrario: infatti, anche se questa conclusione non è di Marco ma un'aggiunta posteriore

<sup>&</sup>lt;sup>376</sup> CBL, 1111-1112

<sup>&</sup>lt;sup>377</sup> DBMk..., 583

<sup>&</sup>lt;sup>378</sup> GCB, 897

<sup>&</sup>lt;sup>379</sup> La traduzione del Nuovo Mondo..., 209-210

- 1°) fa parte delle Scritture ispirate e perciò sono canoniche
- 2°) si presenta come un armonizzazione e un riassunto sommario delle apparizioni di Gesù risorto narrate dagli altri vangeli
- 3°) è in piena armonia con la cristologia-ecclesiologia del secondo vangelo.

Mai come in questo caso credo sia più che opportuno ricordare ancora una volta le preziose indicazioni:

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>380</sup>

# Accuratezza nelle affermazioni.

«I testimoni di Geova sono un'organizzazione di verità. Dovremmo voler dichiarare la verità ed essere sempre assolutamente accurati in tutti i particolari. Questo si dovrebbe fare non solo riguardo alle dottrine ma anche nelle citazioni, in ciò che diciamo intorno ad altri o nel modo in cui li rappresentiamo, e negli argomenti che implicano dati scientifici o notizie di cronaca. Le affermazioni errate fatte a un uditorio possono essere ripetute e l'errore può essere ingrandito. Le inesattezze che sono riconosciute da un uditorio suscitano dubbi in quanto all'autorità dell'oratore su altri punti, forse mettendo anche in dubbio la veracità del messaggio stesso» 381 (il grassetto è mio)

Altri commenti riguardo la conclusione di Marco:

«È un breve compendio delle apparizioni di Gesù risorto... Sebbene ci siano forti ragioni per dubitare dell'autenticità dell'apostolo Marco, e se questa parte fosse anche un' aggiunta di qualche discepolo, non per questo cessa di essere ispirata e canonica e di avere valore storico»<sup>382</sup>

Non per nulla diverse versioni bibliche, come la stessa PIB, rimandano questa finale ad altri passi del vangelo quali *Lc* 24, 13-43; *Gv* 20, 11-23 per le apparizioni e *Mt* 28, 18-20; *Lc* 24, 44-53 per la missione.

«Questo finale differisce troppo dal resto del libro per provenire dallo stesso autore. Probabilmente, i Cristiani della prima generazione hanno voluto completare l'opera con un riassunto delle apparizioni di Gesù e una presentazione d'insieme della missione della Chiesa. Sembra che si siano ispirati all'ultimo capitolo di Matteo (28,18-20), di Luca (24,10-53), di Giovanni (20,11-23) e all'inizio del libro degli Atti (1,4-14). L'insieme costituisce una bella pagina dottrinale sulla missione della Chiesa»<sup>383</sup>

«La finale di Marco. I versetti 9-20 non appartengono al testo originale di Marco: mancano in alcuni manoscritti antichi e autorevoli (come i codici Sinaitico e Vaticano, del IV secolo). Alcuni manoscritti hanno un'altra finale... Il testo attuale comunque risale alla fine del I o all'inizio del II secolo... Il fatto che 16,19-20 non sia stato scritto da Marco non significa che questo testo non sia canonico e ispirato»<sup>384</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>380</sup> Manuale per la Scuola..., 155

<sup>&</sup>lt;sup>381</sup> *Idem...*, 110, § 10,11

<sup>382</sup> Cfr. PIB, 1866

<sup>383</sup> GCC, 1983

<sup>&</sup>lt;sup>384</sup> LA BIBBIA PER LA FAMIGLIA 1, Gianfranco Ravasi (a cura di), San Paolo, MI 1998, 179

«Dal punto di vista del *canone*, i vv. 9-20 sono certamente da considerarsi ispirati e canonici e perciò originati nella Chiesa apostolica, anche nel caso che non siano opera di Marco: sono infatti parte della Bibbia quale fu ricevuta lungo molti secoli nella Chiesa (cf CONCILIO DI TRENTO, *Decreto* dell'8 aprile 1546: EB 57-60). Il problema riguarda quindi soltanto la loro genuinità letteraria, ossia la loro appartenenza o no all'opera primitiva marciana»<sup>385</sup>

# CROCE o PALO DI TORTURA? MATTEO 27, 35; 10,38

E messolo al palo, distribuirono i suoi abiti gettando le sorti (NM)

Forse pochi sanno che fino al 1928 i *TdG* sapevano e credevano che Gesù fosse morto in croce. Portavano come segno distintivo una corona all'interno della quale c'era una croce, che figurava sulla copertina della rivista ufficiale *Torre di Guardia*. Lo stesso Rutherford a pag. 114 del suo volume *L'Arpa di Dio* ha fatto rappresentare il tradizionale crocifisso e scritto anche una bella preghiera; anche in altre opere figura o si parla della croce di Cristo (*Creazione* pag. 201 e 272).

Questo solamente per dire che la morte di Gesù su un palo e non su una croce, è una caratteristica e tipica novità dei TdG, tra l'altro molto recente nella loro storia. Come nel caso in questione, il termine tecnico  $\sigma \tau \alpha \nu \rho \delta \varsigma$  (stauròs) o  $\sigma \tau \alpha \nu \rho \delta \omega$  (stauròō) è sempre tradotto dalla NM palo o mettere al palo, mai croce o crocifiggere.

A pag. 681 del libro, Felice per dar credito alla NM riporta il significato di σταυρός secondo alcuni dizionari che così cita:

O - «"La parola greca per croce [stauròs] significa propriamente un palo verticale, o un elemento di una palizzata, a cui appendere qualsiasi cosa, o che si poteva usare per recintare un appezzamento di terra... Anche tra i Romani la *crux* (da cui deriva la nostra croce) pare fosse in origine un palo verticale". (The Imperial Bible-Dictionary, a cura di P. Fairbairn, Londra, 1874, Vol. I, p. 376)» 386

Vediamo la citazione completa del dizionario con le parti in rosso omesse da Felice:

• «La parola greca per croce [stauròs] significa propriamente un palo verticale, o un elemento di una palizzata, a cui appendere qualsiasi cosa, o che si poteva usare per recintare un appezzamento di terra. Ma si verificò un cambiamento quando il dominio e le usanze di Roma si estesero alle nazioni in cui si parlava la lingua greca. Anche tra i Romani la crux (da cui deriva la nostra croce) pare fosse in origine un palo verticale, ed è sempre rimasta la parte più prominente. Ma quando cominciò ad essere usata come strumento di punizione, divenne usuale l'aggiunta di un pezzo trasversale di legno ...all'incirca nel periodo evangelico la crocifissione veniva eseguita appendendo i criminali sul braccio trasversale di legno»<sup>387</sup>

Il dizionario dice in sostanza che se  $\sigma \tau \alpha \nu \rho \delta \varsigma$  significa propriamente palo verticale ecc.., in un periodo seguente e per diverse ragioni cambiò significato e venne usato per indicare il tipo di crocifissione che usavano i romani.

È riportata anche la citazione di un altro dizionario che dice:

o - «"La forma della [croce a due bracci] ebbe origine nell'antica Caldea, ed era usata come simbolo del dio Tammuz (essendo a forma del mistico Tau , iniziale del suo nome) in quel paese e nei paesi

<sup>385</sup> Il Messaggio della Salvezza 6..., 231

<sup>&</sup>lt;sup>386</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 681

<sup>&</sup>lt;sup>387</sup> *Idem* 

limitrofi, incluso l'Egitto. Verso la metà del III secolo d.C. le chiese si erano ormai dipartite da certe dottrine della fede cristiana o le avevano travisate. Per accrescere il prestigio dei sistemi ecclesiastici apostati, i pagani erano ricevuti nelle chiese indipendentemente dalla rigenerazione per mezzo della fede ed era largamente permesso loro di ritenere i loro segni e simboli pagani. Perciò il Tau o T, nella sua forma più frequente, con il pezzo di croce abbassato fu adottato come simbolo della croce di Cristo". (*An Expository of New Testament Words* (ristampa del 1966) di W. E. Vine, vol. I, p. 256)»<sup>388</sup>

La citazione di Felice finisce qui, ma nello stesso dizionario, (edizione 1956 sostanzialmente identica) a pag. 256 ci si accorge che la citazione è incompleta, in quanto questo studioso qualche rigo più sotto afferma:

«Il metodo di esecuzione dei greci e romani è stato preso in prestito dai fenici. Lo stauros denota a) la croce, o palo, per es. Matt 27:32 ; b) la crocifissione sofferta 1 Cor 1:17,18»<sup>389</sup>

La stessa TIV, che presenta la caratteristica di collocare sotto ogni termine greco la parola corrispondente (nel nostro caso *aventi messo al palo*) nel piccolo glossario spiega il significato di alcuni termini biblici. Felice nel suo libro cita questo glossario alla voce "CROCE e CROCIFIGGERE" ed afferma:

- O «I due termini traducono rispettivamente 'stauròs e stauròo', cioè 'palo eretto' e 'erigere dei pali' o 'mettere su un palo eretto'... col tempo si usò croce e crocifiggere, ma non è il significato greco..". (Piccolo Glossario, supplemento a Traduzione Interlineare Letterale del Nuovo Testamento (1995) A. Vianello, 630)»<sup>390</sup>
- «I due termini traducono rispettivamente 'stauròs e stauròo', cioè 'palo eretto' e 'erigere dei pali' o 'mettere su un palo eretto'. In oriente si usava un palo semplice, mentre i Romani, almeno talvolta mettevano anche un altro spezzone di palo a "T" o a "+", certo per questo motivo col tempo si usò croce e crocifiggere, ma non era questo il significato greco»<sup>391</sup>

Subito dopo Felice cita nuovamente il glossario di questo interlineare, ma questa volta alla voce "PALO del supplizio":

- O «"Il greco stauros che fondamentalmente significa "star ritto" si traduce con "palo" (ritto) o palizzata (pali eretti)…il termine non significa "croce" ma "palo eretto" o ritto e nel nostro caso eretto per il "supplizio". Penso sia corretto lasciare il suo significato originale greco e non quello tradizionale latino.". (Piccolo Glossario, supplemento a Traduzione Interlineare Letterale del Nuovo Testamento (1995) A.Vianello, 636)»<sup>392</sup>
- «Il greco stauròs che fondamentalmente significa "star ritto" si traduce con "palo" (ritto) o palizzata (pali eretti). Non si può certo affermare che il legno su cui Gesù fu inchiodato fosse un semplice palo, poichè talvolta da parte dei Romani al palo veniva posto un altro spezzone trasversale evidentemente per legarvi le braccia, così risultava una forma di "T" o di "+". Comunque il termine non significa "croce" ma "palo eretto" o ritto e nel nostro caso eretto per il "supplizio". Penso sia corretto lasciare il suo significato originale greco e non quello tradizionale latino"» 393

<sup>&</sup>lt;sup>388</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 680

<sup>&</sup>lt;sup>389</sup> An Expository of New Testament Words (edizione 1956) di W.E. Vine, Vol. I, p. 256

<sup>&</sup>lt;sup>390</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 682

<sup>&</sup>lt;sup>391</sup> TIV, 630

<sup>&</sup>lt;sup>392</sup> *Idem* 

<sup>&</sup>lt;sup>393</sup> TIV, 636

La medesima citazione completa, supporta in pieno l'esatto opposto della tesi di Felice.

- 1) ο "σταυρός, o, palo...palo per impalare un cadavere..." Liddell e Scott
- «σταυρός, *ò, palo*, Hom., ecc.; *palo* conficcato nel terreno per servire come sostegno di palafitte, Hdt., Thuc. II. Croce, anche metaf., N.T.; la sua forma era rappresenta dalla lettera greca T, Luc. **b**. *palo* per impalare un cadavere…»<sup>394</sup>
- 2) ο "σταυρός, ou, ò,....palo, pl. pali; palizzata..." Rocci
- «σταυρός, ou, ò,....palo, pl. pali; palizzata...2) strum. di pena, croce,....in sens. propr. e tras. NT...»<sup>395</sup>
- 3) ο στα.υρός...ciò che viene posto giù: palo...pali, palizzata..." Zanichelli
- «στα.υρός...ciò che viene posto giù: **palo...pali, palizzata**..., strumento di pena» palo. croce (Plutarco, Diodoro, Luciano)»<sup>396</sup>
- 4) ο σταυρώσαντες... alzare un palo..." Nolli, Evangelo di Matteo
- «σταυρώσαντες... crocifiggere, alzare un palo...»<sup>397</sup>
- 5) ο «σταυρός, un palo ritto, palizzata. OM, EROD, TUC. ed. A: come strumento di pena, un palo su cui veniva infilzato il delinquente (PLUT) o sul quale inchiodavasi (NT)..." Schenkl e Brunetti
- «Stauros, un palo ritto, palizzata. OM, EROD, TUC. ed. A: come strumento di pena , un palo su cui veniva infilzato il delinquente ( PLUT) o sul quale inchiodavasi (NT) donde poi lo stauros ricevette la forma "T" o "+"»<sup>398</sup>

Anche l'autorevole Grande Lessico del Nuovo Testamento di G. Kittel è così citato:

- 6) o «"A. CROCE E CROCIFISSIONE AI TEMPI DEL N.T.
  - I. Il significato del vocabolo
- I. σταυρός è un palo posto in posizione verticale...
- 2. Lo σταυρός è uno strumento di tormento... La croce era un palo verticale...". Grande Lessico del Nuovo Testamento fondato da G. Kittel...»<sup>399</sup>

Ecco cosa effettivamente dice il Kittel con le parti omesse in rosso:

- «A. CROCE E CROCIFISSIONE AI TEMPI DEL N.T.
  - I. Il significato del vocabolo
- I. σταυρός è un palo posto in posizione verticale...
- 2. Lo σταυρός è uno strumento di tormento... Si conoscono tre forme principali di croce. La croce era un palo verticale..."«2. La croce era un palo verticale appuntito in alto, oppure era costituita da una trave verticale e da un'altra orizzontale (a forma di T, crux commissa), o da due travi intersecantisi, di uguale lunghezza (forma †, crux immissa)...
  - II. La pena della crocifissione
- 2. La crocifissione avveniva nel modo seguente: il condannato, che aveva portato il supplicium (legno orizzontale) sul luogo dell'esecuzione (il palo della croce certamente era già stato saldamente

396 Zanichelli-Romizi, 1146

<sup>&</sup>lt;sup>394</sup> Liddell e Scott, 1183

<sup>&</sup>lt;sup>395</sup> Rocci, 1699

<sup>&</sup>lt;sup>397</sup> Nolli, Evangelo secondo Matteo..., 866

<sup>398</sup> Schenkel e Brunetti

<sup>&</sup>lt;sup>399</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 169

piantato), a terra veniva strettamente legato o inchidato al legno orizzontale. Successivamente il legno orizzontale insieme col corpo veniva tirato su e assicurato al palo verticale piantato al suolo... Β. σταυρός NEL N.T.

I. La croce di Gesù

La croce di Gesù che i Romani rizzarono per eseguire la condanna a morte, era, come ogni altra croce, un palo verticale con una trave trasversale»<sup>400</sup> (Vedi discorso di TIV)

Il pensiero del Kittel è completamente diverso da ciò che vuol far credere Felice ai suoi lettori.

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>401</sup>

#### Accuratezza nelle affermazioni.

«I testimoni di Geova sono un'organizzazione di verità. Dovremmo voler dichiarare la verità ed essere sempre assolutamente accurati in tutti i particolari. Questo si dovrebbe fare non solo riguardo alle dottrine ma anche nelle citazioni, in ciò che diciamo intorno ad altri o nel modo in cui li rappresentiamo, e negli argomenti che implicano dati scientifici o notizie di cronaca. Le affermazioni errate fatte a un uditorio possono essere ripetute e l'errore può essere ingrandito. Le inesattezze che sono riconosciute da un uditorio suscitano dubbi in quanto all'autorità dell'oratore su altri punti, forse mettendo anche in dubbio la veracità del messaggio stesso» 402 (il grassetto è mio)

Ecco cosa dicono altri dizionari non citati da Felice:

```
«σταυρός s. m. 1 croce...Croce Rossa...la santa Croce. 2 segno della croce...» 403
```

«σταυρός... palo, piolo...palo come strumento di supplizio...est. Croce, come supplizio, anche fig... NT. Mat. 16.24, Mar. 8.34... tras. crocifissione di Cristo...»<sup>404</sup>

«CROCE – 1. NT (gr. *stauròō*). Crocifiggere... Croce... • La croce era formata da un palo conficcato in terra e da una traversa, chiamata essa stessa *croce* (Mc 15,21), sul quale veniva appeso o inchiodato il condannato»<sup>405</sup>

«σταυρός, **ou**... croce... In tutti i passi il vocabolo, che di per sè designa un palo eretto, si riferisce allo strumento di esecuzione capitale, per quei tempi specificamente romano... La crocifissione di Gesù sarà stata conforme al modo notoriamente allora usuale (per la Palestina cfr. ora anche il reperto di Giv'at haMivtar), cioè su un palo con trave trasversale, e precisamente con più probabilità su una crux commissa (quindi su una croce a forma di T)»<sup>406</sup>

«σταυρός, ου... croce, morte in croce...; σταυρόω... crocifiggere, inchiodare a una croce, mettere in croce»  $^{407}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>400</sup> GLNT, 971

<sup>&</sup>lt;sup>401</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

 $<sup>^{402}</sup>$  Manuale per la Scuola..., 110, § 10,11

<sup>403</sup> Zanichelli, Perugina, 522

<sup>404</sup> GIMontanari, 1959

<sup>&</sup>lt;sup>405</sup> LTB, 61

<sup>&</sup>lt;sup>406</sup> DENT, 1395-1397

<sup>407</sup> Buzzetti, 148

Un altro termine sinonimo di σταυρός per designare la croce è ξύλον (xýlon) presente in alcuni brani del NT. Molte versioni lo rendono, giustamente, con "palo", "albero", "legno" "patibolo"; questo, secondo Felice, sarebbe un'ulteriore conferma dell'erroneità della traduzione "croce", in quanto se Paolo, Luca e Pietro lo hanno usato come sinonimo di σταυρός, è segno che Gesù morì su un palo diritto senza braccio trasversale perché tale è il suo significato.

Basta anche una veloce occhiata al GLNT per accorgersi della superficialità delle considerazioni di Felice. ξύλον infatti copre una vastissima gamma di significati, che spaziano da tutto ciò che può essere fatto di legno, come il bastone, la clava il randello, o rimanda al legno da costruzione, da lavoro e da ardere. Come strumento di pena poteva essere un pesante collare di legno in cui veniva infilata la testa del reo, il palo o l'albero a cui venivano legati i malfattori.

Nel *NT* si dice del *legno* verde e del legno secco sulla via del Golgota (*Lc* 23,31). In *1Cor* 3,12 Paolo parla del *fondamento* che è Cristo e della qualità della vita cristiana che dipende da ciò che viene posto su questo fondamento; oro, argento, pietre preziose, legno, fieno e paglia. In *Ap.* 18,12 viene nominato il legno prezioso dell'albero nord-africano della *thuja*, come in *Mt* 26,47 i randelli o i bastoni per la cattura di Gesù, o i ceppi di tortura in cui venivano fissati i piedi dei prigionieri (*At* 16,24). <sup>408</sup> Riguardo alla strumento per mettere a morte Gesù lo stesso GLNT dice:

# «4. La croce (legno della maledizione)

È proprio del N.T. l'uso di ξύλον nel senso di croce, che può intendersi solo partendo dai LXX. Il kerygma cristiano primitivo negli Atti (5,30; 10,39; 13,29) si riallaccia a un detto del Deuteronomio. In Deut. 21,22 è prescritto che quando uno ha commesso un delitto meritevole di morte e dopo l'uccisione è stato appeso ad un albero, il suo corpo non vi rimanga nella notte, ma sia sepolto lo stesso giorno. L'appeso è considerato un maledetto da Dio... Non la legge giudaica contempla la crocifissione, bensì quella romana. La norma di Deut. 21,22 si riferisce quindi al cadavere del condannato che, giustiziato in altro modo (con la lapidazione, la decapitazione ecc.), veniva appeso a un albero o a un palo di legno»<sup>409</sup>

Se dunque gli autori del NT utilizzano  $\xi$ ó $\lambda$ ov rifacendosi all'AT, precisamente a Dt 21,22s, pensano chiaramente a Gesù e al grande valore salvifico della sua morte; ecco perché le versioni bibliche riportano "albero", "legno" o simili, e non al fatto che la forma del patibolo su cui morì Gesù dovesse essere effettivamente solo un semplice palo verticale. Dice bene anche il LTB:

«CROCE...• La croce è sconosciuta nell'AT; l'espressione appendere al legno, che indica normalmente nell'AT l'impiccagione (*Gn* 40,19; *Dt* 21,22s; *Esd* 6,11; *Est* 2,23; 7,10; cf. albero), è stata ripresa dal NT per evocare la croce (*At* 5,30; 10,38; *Gal* 3,13; *1Pt* 2,24)»<sup>410</sup>

«**ALBERO**... 3. (gr. *zýlon*). **Legno** = croce su cui fu appeso Cristo (*At* 5,30; 10,39; 13,29; *Gal* 3,13; *1Pt* 2,24; cf. *Dt* 21,23)». <sup>411</sup>

Il fatto che la TILC nella nota di At 10, 39 sottolinei che la traduzione "mettendolo in croce" segue l'originale greco "appendendolo a un legno", non implica per nulla, come dice Felice, che "croce" sia una traduzione erronea,  $^{412}$  ma semplicemente rimanda a quella pratica in uso anche presso il popolo

<sup>408</sup> GLNT, (V,36), 103s

<sup>409</sup> Idem, 109

<sup>&</sup>lt;sup>410</sup> LTB, 62

<sup>411</sup> LTB, 18-19

<sup>&</sup>lt;sup>412</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 685

degli Ebrei; il medesimo concetto è confermato dalla nota in At 5,30 della BG<sup>71</sup>: "alla croce": alla lettera "al legno", perché richiama appunto Dt 21,23.

Che la traduzione "metterlo in croce" non sia letterale è vero, ma questo non vuol dire che sia sbagliata: infatti ciò che la TILC ha implicitamente riconosciuto in nota a At 10,39, non è l'erroneità della traduzione "croce", come ritiene Felice, bensì solo la constatazione che non sia una traduzione letterale.

Segue una carrellata di citazioni di dizionari e altro che riguardano ξύλον

1) O - "ξύλον…legno tagliato e pronto per l'uso, sia legna da ardere, sia legname da costruzione… pezzo di legno, tronco, trave, palo…bastone, clava, randello…asse o trave a cui erano legati i malfattori…di legno vivo, pianta, albero…". 413

(Una curiosità: questa citazione "amputata" è tale e quale a quella riportata da *Ragioniamo* del 1985, mentre nell'ultima edizione di *Ragioniamo* (1989), dopo le rimostranze della casa editrice Felice Le Monnier, è stata inserita l'accezione mancante "la Croce, N.T."; qui Felice è rimasto indietro, ed ha citato un'opera da loro stessi già corretta più di vent'anni fa).

• «ξύλον… legno tagliato e pronto per l'uso, sia legna da ardere, sia legname da costruzione… pezzo di legno, tronco, trave, palo… bastone, clava, randello… asse o trave a cui erano legati i malfattori, la Croce, N.T.... di legno vivo, pianta, albero…»<sup>414</sup>

Manca l'accezione "croce" che riguarda proprio il periodo di cui si parla, il Nuovo Testamento.

- 2) ο "ξύλον… legno… pezzo di legno; tronco…b) albero…". Rocci • «ξύλον… legno… pezzo di legno; tronco…b) albero… croce, NT… »<sup>415</sup>
- 3) «ξύλον... **legno...albero...bastone**, **mazza...**»<sup>416</sup> (Qui, invece, l'accezione "croce" non è contemplata)
- 4) «ξύλον... legno, legname... albero... bastone, verga, mazza... banco, tavolo... gogna... ceppi... palo... croce NT»<sup>417</sup>
- 5) «ξύλον... legno, albero; bastone; croce...» 418

Sarebbe certamente interessante confrontare anche le altre fonti citate da Felice, che purtroppo non ho in mio possesso, per controllarne la veridicità.

Come può Felice concludere dicendo: «Anche in questo caso, come anche per σταυρός (stauròs), ξύλον (xýlon) significa semplicemente "palo", "legno", "albero", "un pezzo di legno diritto", ecc.», <sup>419</sup> se le sue stesse citazioni e altre confermano la validità di "croce"?

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata onestamente. Non togliete una citazione dal

<sup>&</sup>lt;sup>413</sup> Idem, 686

<sup>414</sup> Liddell e Scott, 875

<sup>&</sup>lt;sup>415</sup> Rocci, 1299

<sup>416</sup> Zanichelli-Romizzi, 835

<sup>417</sup> GIMontanari, 1434

<sup>418</sup> Buzzetti, 109

<sup>&</sup>lt;sup>419</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 686

contesto. Accertatevi che ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire. Siate specifici nei vostri riferimenti»

In conclusione riporto ancora alcune considerazioni di un dizionario:

«ξύλον, ου... legno... Nel N.T. ξύλον si trova in un quadruplice significato... a) legno come materiale da costruzione... b) albero sia "verde" sia "secco"... o semplicemente legno "verde" e "secco"... l'albero della vita... le foglie degli alberi (servono) alla guarigione dei pagani... 3. Quando si tratta dell'uso della forza di uomini contro uomini, ξύλον può significare croce, bastone e ceppo per i piedi.

a) In Gal. 3,31 Paolo, riferendosi alla crocifissione di Gesù... cita Deut. 21,23 in cui s' intende... un "palo", a cui supplementariamente veniva appeso un giustiziato dopo la sua morte (per il riferimento del brano alla pena di croce in uso nel giudaismo contemporaneo... viene interpretato nel senso della pena di croce dei romani). Anche in Atti 5,30 e 10,39 dietro la menzione dell'uccisione di Gesù si scorge chiaramente Deut 21,22 (s.)... Atti 13,29 usa ξύλον a proposito della deposizione di Gesù dalla croce... Il legno, nel senso di croce, è il luogo in cui Gesù "sollevò" i nostri peccati sul suo corpo... b) Nel contesto della cattura di Gesù si trova l'espressione "con spade e bastoni": Mc. 14,43 par. Mt. 26,47; Mc. 14,48 par. Mt. 26,55 / Lc. 22,52. c) Atti 16,24 con ξύλον indica un ceppo per i piedi di prigionieri in carcere»<sup>420</sup>

«Non si tratta della croce vera e propria, bensì del braccio trasversale (*patibulum*): la trave verticale (*stipes*) si trovava normalmente già fissa sul luogo del supplizio» (UTET)

Siamo così arrivati alla questione di fondo di tutto il nostro discorso: non si discute l'etimologia e il significato originale del termine  $\sigma \tau \alpha \nu \rho \delta \varsigma$  (che pienamente d'accordo con Felice significa palo eretto – piantare pali), ma la forma dello  $\sigma \tau \alpha \nu \rho \delta \varsigma$  e del suo significato in una determinata epoca storica, quella evangelica (un palo verticale intersecato da uno orizzontale: la forma di una *croce*): è qui che Felice si inganna.

# **LUCA 1,28**

E quando fu entrato da lei, le disse: "Buon giorno, altamente favorita, Geova è con te". (NM)

- o GRAZIA "... Il participio Kecharitomene... significa «molto favorita» ... " Dizionario Biblico (1981) J. L. McKenzie, Cittadelle Editrice assisi, 461
- «Il participio *kecharitomene* è rivolto a Maria (Lc1,28). La comune traduzione «piena di grazia» è corretta, purchè non si carichi su questo termine tutto il peso di una teologia della grazia che è posteriore al NT. Alla lettera il termine significa «molto favorita»; ma nel contesto NT del favore di Dio come «grazia» il contesto sopra descritto il termine sta a significare la volontà salvifica di Dio con tutti i suoi effetti: in questo caso, soprattutto, il primo passo nel processo della salvezza, l'incarnazione di Gesù Cristo» (12)

È vero che Il McKenzie dice chiaramente che alla lettera il termine *kecharitomene* significa "molto favorita", ma con altrettanta precisione ricorda che la comune traduzione "piena di grazia" è corretta e ne spiega anche il perché.

<sup>&</sup>lt;sup>420</sup> DENT, 534-536

<sup>&</sup>lt;sup>421</sup> DBMk, 461

**Kecharismènos, e, on** Piacevole, attraente, gradito...". Vocabolario Greco – Italiano a cura di G. Rigatini (1919)

**Karitòo**, fornir grazie e doni, benedire, N.T....". Vocabolario della Lingua Greca (1945) O. Berrini; Paravia

**Kecharismènos...** Piacevole, attraente, gradito". – Dizionario Greco Italiano Greco (1990) a cura di Schenkl e Brunetti

- o "... tr favorita (da Dio)". Nuovo Testamento Greco Italiano a cura di A. Merk e G. Barbaglio (1990) EDB
- «... Ti saluto] Dio ti salvi| piena di grazia tr favorita (da Dio)...» 422
- «Karitòo... kekaritomènos... **oggetto di favore, che ha ricevuto in dono la grazia**... della Vergine kecharitomène piena di grazia NT. Lu. 1,28 (variamente interpretato)»<sup>423</sup>
- «Χαῖρε, κεχαριτωμένη Salve, favorita dalla grazia» 424
- «Karitòo... Pass. esser pieno di grazia, kàire, kecharitomène ave, piena di grazia» 425
- «Karitòo... dare generosamente... che ha ricevuto grazia da Dio (Lc)» 426
- «Karitòo [kàris]... kecharitomène, piena di grazia, NT. Luc. 1,28» 427
- «In Lc. 1,28, nel messaggio dell'angelo Gabriele a Maria... "Salve, o dotata di grazia"» 428
- «1:28 favorita dalla grazia. Lett. "piena di grazia"... Questo verbo descrive Maria come beneficiaria e non come dispensatrice della grazia divina» (SBA)

egli ti ha dato la sua grazia in abbondanza BLM

piena di grazia CON, GA3, NVP, RI, IBE, PIB, NA, GCC, SBTI, UTET, MA, BPM, CEI<sup>08</sup>, BJ, CEI<sup>71</sup>, ED (lett. favorita)

mi rallegro, stata empita di grazia TIV

favorita dalla grazia RL, ND, NR, SBT, SBA, SBS

egli ti ha colmata di grazia TILC

grandemente favorita ND, NIV

sii gioiosa (rallegrati) che hai il favore di Dio TOB

donna favorita GL, LB

rallegrati (tu che sei stata) fatta oggetto della grazia (di Dio) IDO

«Rallègrati: meglio che "ave" o "salve" o "ti saluto". Invito alla gioia messianica, eco di quello dei

<sup>422</sup> Merk-Barbaglio, 189

<sup>423</sup> GI Montanari, 2339

<sup>424</sup> C.Buzzetti, P.Cignoni, B.Corsani, Antologia del Nuovo Testamento Greco-Italiano Interlineare, Società Biblica Britannica e Forestiera, Roma 1992, 37

<sup>425</sup> Liddell e Scott, 1402

<sup>426</sup> Buzzetti, 176

<sup>&</sup>lt;sup>427</sup> Rocci, 2011

<sup>&</sup>lt;sup>428</sup> DENT, 1890f

profeti alla figlia di Sion e come esso motivato dalla venuta di Dio in mezzo al suo popolo... - *piena di grazia*: lett.: "tu che sei stata e rimani colmata del favore divino".» 429

Se letteralmente significa "molto favorita", nel contesto NT del favore di Dio come «grazia» il saluto dell'angelo a Maria ha un peso particolare nella storia del dogma; non distacca certo Maria, dal punto di vista dell'essere, dal resto dell'umanità (anche di Stefano è detto, per esempio, che è pieno di grazia), ma ascrive a uno speciale favore di Dio questo suo essere-serva in modo tanto singolare nella storia della salvezza, che le tocca in sorte. 430

Se può essere legittimo rendere il participio con "altamente favorita" (come riportano le fonti citate), è altrettanto giusto dire "piena di grazia". Anche qui non è tanto in discussione la traduzione NM, quanto il significato del termine *grazia*. In conclusione Buzzetti è del parere che entrambe le rese (la cattolica "piena di grazia" e la protestante "favorita-ricolmata di grazia") siano legittime, anche se non esprimono precisamente e completamente il senso dell'unico termine *kecharitôménê* che è un participio perfetto passivo. La lingua italiana, come altre lingue moderne, non possiede infatti un unico termine del tutto equivalente a quella forma greca. Lo stesso Buzzetti richiama la TILC, della quale fu uno dei curatori principali, che unisce così i differenti aspetti semantici (*esplicito elemento del passivo* – sottolineato dai protestanti e gli *effetti permanenti* - *situazione duratura* - *pienezza dei doni ricevuti* – sottolineato dai cattolici) con questa traduzione:

"Ti saluto, Maria! Il Signore è con te; egli ti ha colmata di grazia". 431

# **LUCA 4,22**

E tutti davano di lui testimonianza favorevole e si meravigliavano delle avvincenti parole che uscivano dalla sua bocca, e dicevano: "Non è questo **un figlio** di Giuseppe?" (NM)

In *Lc* 4, 22 è l'unica volta che la NM rende "un figlio"; in tutti gli altri versetti della stessa NM Gesù viene chiamato "il figlio di" o "figlio di". È interessante notare inoltre, come ammette lo stesso Felice, che l'edizione NM del 1967 riportava "il figlio" non "un figlio" come quella attuale del 1986. Ecco un prospetto di come rendono *Lc* 4,22 le altre bibbie

figlio NA, RI, GL, NR, TOB, BLM, GA3, CON, GCC, NVP, RL, IBE, TILC, ND, TIV, IDO il figlio LB, NIV, SBT, SBTI, PIB, SBA, SBS, UTET, CEI, CEI, AA, BPM, ED

Felice riguardo alle diverse traduzioni delle due versioni NM ('67 e '86) cita l'esempio della NAB (versione prima dell'86 e dopo) alla quale nessuno avrebbe fatto osservazioni pur avendo operato, a suo dire, seguendo lo stesso principio della NM. In verità le due diverse versioni della NAB non differiscono per nulla nella loro sostanza: infatti dire "Non è questo **figlio** di...", è lo stesso che "Non è questo **il figlio** di...", così come gli altri esempi di BJ e NBJ.

Altro invece è la revisione NM che cambia radicalmente il senso del versetto: infatti, un conto è dire "Non è questo **il figlio** di…"; "un figlio di" rimanda a *uno di una serie*, tanti o pochi che siano.

<sup>429</sup> BG,08 2435

<sup>430</sup> Cfr. DCBN, 827

<sup>&</sup>lt;sup>431</sup>Cfr. Carlo Buzzetti, TRADUZIONE E TRADIZIONE. LA VIA DELL'USO-CONFRONTO (OLTRE IL BIBLICO "TRADUTTORE TRADITORE"), Messaggero, Padova 2001, 129-149; Vedi anche Carlo Buzzetti, LA BIBBIA E LA SUA TRADUZIONE. Studi tra esegesi, pastorale e catechesi, ElleDiCi, Leumann, TO 1993, 213-217

Riguardo poi all'espressione "ma quello non è *figlio* o *un figlio* di...?", usata da Felice per sostenere la NM, credo sia opportuna una precisazione: intanto non è sempre possibile, e in questo caso è addirittura fuorviante, confrontare un'espressione moderna italiana con un costrutto greco di 2000 anni fa; in secondo luogo in italiano, generalmente si usa l'espressione "ma quello non è il figlio di...?" per qualsiasi persona, indipendentemente dal fatto che possa avere uno o più figli.

«"Non è costui Gesù, il figlio di Giuseppe, di cui conosciamo il padre e la madre?" (cfr. *Lc* 4,22; *Mt* 13,55»<sup>432</sup>

«La parola "hyiòs" (figlio) è un predicato nominale che precede il verbo. La mancanza dell'articolo dà al predicato nominale un valore qualitativo. Tutti gli studiosi traducono, perciò, "il figlio di Giuseppe" o "figlio di Giuseppe"» <sup>433</sup>

Ma al di là di tutto ricordiamo la preziosa indicazione degli stessi *TdG*:

«Ciò che noi come studenti biblici dovremmo volere è **quello che dice il testo greco originale**. Solo avendo questo basilare significato possiamo determinare se la Traduzione del Nuovo Mondo o qualsiasi altra traduzione della Bibbia è giusta o no»<sup>434</sup>

```
mouth, and they were
τοῦ
      στόματος αὐτοῦ,
                            καὶ
                                    ἔλεγον
                                                Οὐχὶ
                                                      saying: "This is a son
the
        mouth
                  of him,
                            and
                                  were saying
υίός έστιν Ίωσηφ
                                    23 καὶ εἶπεν
                                                      of Joseph, is it not?"
                          οὖτος;
             of Joseph this (one)?
                                        And he said | 23 At this he said
18* Jehovah's, J<sup>7-15,20,23,24</sup>; Lord's, RAB.
                                           18" He, NAB; Jehovah, J7,8,10,13-15.
19* Jehovah's, J7-18,20,22-24; Lord's, NAB.
```

Lc 4,22

Si noti nell'Interlinear KIT sotto il greco o $\hat{v}$ to $\varsigma$  l'aggiunta impropria di (one - uno) messo fra parentesi. Il pronome dimostrativo o $\hat{v}$ to $\varsigma$  infatti, significa semplicemente questo, mentre con tale aggiunta si vuole giustificare la preposizione inglese a (un) della colonna destra per affermare che Giuseppe e Maria hanno avuto altri figli. Il testo, però , non dice "un" figlio. Ecco come rendono il testo greco le altre interlineari:

| Οὐχὶ      | υίός   | ἐστιν | 'Ιωσὴφ       | οὖτος;        |
|-----------|--------|-------|--------------|---------------|
| Non forse | figlio | è     | di Giuseppe  | questi? (TIV) |
| Non       | figlio | è     | di Giuseppe  | questi? (IBE) |
| non       | figlio | è     | di Giuseppe? | Costui (IDO)  |
| not       | son    | is    | Joseph?      | this (ED)     |

Versetti paralleli a *Lc* 4,22 sono *Lc* 3,23, *Mc* 6,3, *Gv* 6,42 e *Mt* 13,55: perché in nessuno di essi la NM riporta "un figlio" come invece fa in *Lc* 4, 22, ma sempre *figlio* o *il figlio*? Senza voler processare le intenzioni di nessuno, il motivo della negazione della verginità di Maria può essere certamente

<sup>&</sup>lt;sup>432</sup>DENT, 1814

<sup>&</sup>lt;sup>433</sup> Paolo Sconocchini, La Bibbia dei Testimoni di Geova..., 144

<sup>434</sup> Torre di Guardia 1/6/1970, 340

un'ipotesi più che plausibile.

La traduzione NM, dunque, secondo il basilare significato del testo greco non è esatta.

# **LUCA 18,14**

lo vi dico: "Quest'uomo scese a casa sua più giustificato di quell'altro; perché chiunque si esalta sarà umiliato, ma chi si umilia sarà esaltato".(NM)

Considerando la diversa modalità di preghiera nel rivolgersi a Dio, chi tornò a casa sua giustificato tra il fariseo e il pubblicano? Uno a scapito dell'altro, o entrambi seppur in modo diverso?

La discussione di questo passo riguarda la traduzione παρ' ἐκεῖνον, "**più** giustificato **di** quell'altro" come la NM, o "giustificato a differenza dell'altro".

Molto probabilmente sono legittime e grammaticalmente possibili entrambe le versioni, anche se rendono il senso in modo diverso.

È chiaro che l'espressione "giustificato piuttosto che quell'altro" non è uguale a "più giustificato di quell'altro" come vuole fare intendere Felice; infatti nella prima si esclude uno a descapito dell'altro, mentre nella seconda si giustificano entrambi sebbene in gradi diversi.

Anche l'espressione spagnola "mas bien" (riportata da Felice) significa "piuttosto cheldi" e non "più che/di". Perciò le versioni che sono ritenute vicine o simili alla NM in verità non lo sono.

Partiamo come di solito dall'esistente e vediamo subito il dizionario greco Buzzetti; Felice difende la NM riportando "più che" come significato di  $\pi\alpha\rho\alpha$ . È vero, ma non è l'unico significato.

Si potrebbe allora anche sostenere come significato di παρά "piuttosto che"/"al posto di" e tralasciare "più che"; per questo Felice è stato poco preciso, perché avrebbe dovuto riportare anche gli altri possibili significati; ecco la sua citazione:

```
ο - παρά... (3)... più che..." (C. Buzzetti)
• «παρά... (3)... più che... piuttosto che; al posto di...»<sup>435</sup>
```

Nel libro vengono inoltre riportate alcune versioni (che andrebbero verificate) simili alla NM, ad eccezione di quelle spagnole; ne riporto di seguito altrettante che invece rendono diversamente:

```
ma non l'altro NA, BLM, ND, TILC, NVP, GL, LB
e l'altro invece no TOB
piuttosto che quello NR, VR, NIV, RL, SBT, SBA, SBS
giustificato più dell'altro ED (secondo la lezione del manoscritto Vaticano)
rispetto a quello TIV, IBE, IDO
a differenza dell'altro RI, CEI<sup>71</sup>, CON, GCC, CEI<sup>08</sup>, GA3, PIB, SBTI, UTET, MA, BPM
```

Riguardo alla traduzione di Rm 14,5 che Felice ritiene simile a Lc 18,14, è interessante un commento di un dizionario che prima presenta diversi casi (tra i quali Rm 14,5), poi uno particolare: «παρά... b) significato traslato: I) con valore comparativo: in confronto a, (più) che, (diversamente) da, al posto di, invece di... Rom 14,5: κρίνει ἡμέραν παρ' ἡμέραν, «stima un giorno più che un altro giorno>... Uno dei due termini di paragone può essere escluso completamente... Rom. 1,25... «la creatura invece del creatore», Lc. 18,14 κατέβη οῦτος δεδικαιωμένος εἰς τὸν οκον

<sup>435</sup> Buzzetti, 118

αὐτοῦ παρ' ἐκεῖνον; <questi se ne tornò a casa sua giustificato a differenza di quello/e quello no>» 436

Da come risulta, è chiaro che Lc 18,14 e Rom 14,5 non sono simili in quanto corrispondono a due diversi significati di  $\pi\alpha\rho\dot{\alpha}$ . Casi simili, invece, sono i passi di Rm 1,25 e il nostro in questione Lc 18,14 dove **i due termini di paragone** di ciascun caso (creatura  $\neq$  creatore; fariseo  $\neq$  pubblicano) **si escludono completamente**. Stranamente, però, mentre  $\pi\alpha\rho\dot{\alpha}$  di Rm 1,25 è stato tradotto dalla NM con il senso giusto «...alla creazione **anziché** a colui che creò», per Lc 18,14 si è scelto un altro criterio di traduzione «...**più** giustificato **di** quell' altro»: eppure nella KIT letterale sia Rm 1,25 che Lc 18,14 traducono  $\pi\alpha\rho\dot{\alpha}$  con l'inglese beside "rispetto a" "in confronto di", o con il più forte rather "piuttosto".

È vero che nel testo, come cita Felice, il Nolli rende in modo più accomodante "più giusto dell'altro", ma nelle spiegazioni è molto preciso:

«παρ'... esprime l'idea fondamentale di a lato di, lungo... e metaforicamente l'idea di trascuratezza: qui traduce il min ebraico e significa piuttosto che, invece di, latino magis quam; oppure l'altro  $nos^{437}$ 

«Questo discese a casa sua giustificato, a differenza di quello... La presunzione nella propria giustizia non salva nessuno. Il giusto non è giustificato finchè non conosce il suo grave peccato» 438

«Il peccatore, e lui soltanto, se ne va a casa <giustificato>, cioè assolto, poiché per la sua disposizione d'animo di penitente Dio gli ha perdonato i suoi peccati» 439

«**Rendere giusto, dichiarare giusto, giustificare**; si dice di Dio che rende giusto l'uomo = lo salva... in virtù della libera decisione della sua grazia...; si dice in senso negativo di quelli che cercano di farsi valere agli occhi degli uomini ostentando le loro opere di giustizia, le loro pratiche religiose (...Lc 18.14)»<sup>440</sup>

Perché allora la *NM* traduce *Lc* 18,14 «...**più** giustificato **di** quell'altro»? Siccome la parabola del fariseo e del pubblicano era narrata «per alcuni che presumevano di essere giusti e disprezzavano gli altri» (*Lc* 18,9), credo che i *TdG* si vedano coinvolti in uno dei loro atteggiamenti, quello cioè di avere un'alta considerazione di se stessi e di conseguenza ritenere poco meritevoli coloro che appartengono a fedi diverse.

#### LUCA 22,19

E, preso un pane, rese grazie, lo spezzò, e lo diede loro, dicendo: "Questo significa il mio corpo che dev'essere dato in vostro favore. Continuate a far questo in **ricordo** di me" (NM)

Il termine considerato in questo versetto è ἀνάμνησις, reso *ricordo*. Il punto centrale però non riguarda tanto la sua traduzione (*memoria*, *ricordo*, *commemorazione*<sup>441</sup>) quanto piuttosto il suo significato nel contesto a cui si riferisce.

<sup>&</sup>lt;sup>436</sup> DENT, 741

<sup>&</sup>lt;sup>437</sup> Nolli, Evangelo secondo..., 790-791

<sup>438</sup> Silvano Fausti, Una Comunità legge il Vangelo di Luca, EDB, Bologna 1997, 603

<sup>439</sup> Josef Schmid, L'Evangelo secondo Luca, Morcelliana, Brescia 1965, 361

<sup>&</sup>lt;sup>440</sup> LTB, 105

<sup>441</sup> DCBNT, 990

Secondo la mentalità biblica, celebrare la Cena del Signore in "ἀνάμνησις di lui", non era solamente un "far ritornare alla mente" un fatto passato, un avvenimento, quasi come rivedendo una fotografia senza un riscontro nella realtà, ma era un "memoriale", cioè un rendere presente il rito dell'ultima cena, così come l'annuale immolazione dell'agnello pasquale era il "ricordo" ( $zikk\bar{a}r\hat{o}n$ , memoriale, ricordo, dall'ebraico  $z\bar{a}kar = ricordarsi$ , Es 12,14 e 13,9) della prodigiosa liberazione degli Ebrei dall'Egitto.

Per quanto riguarda il significato di "memoriale" ecco le seguenti considerazioni riferite alla nuova traduzione CEI<sup>08</sup>:

«A proposito della Pasqua ebraica, invece, la nuova traduzione sembra complicare il messaggio. In Esodo 13,9 infatti il sostantivo "ricordo" è sostituito con il più arduo "memoriale". Non si può negare che, per il lettore comune, il primo termine risulti più comprensibile, ma stavolta la modifica è un debito necessario da pagare al vocabolo ebraico originale. Come si può ben rilevare, la traduzione con "ricordo" è debole e povera rispetto a "memoriale". La Pasqua invece è considerata dalla tradizione ebraica non tanto un semplice "ricordino" di quanto Dio ha compiuto nei confronti del suo popolo attraverso il passaggio dall'Egitto, bensì rappresenta una memoria che rivive nel presente di tutta la storia di Israele e, pertanto, un memoriale… Per questo, ogni qual volta che si celebra la Pasqua ebraica si ripetono gli stessi eventi di liberazione compiuti dal Signore una volta per sempre. Sulla stessa traiettoria si porrà Gesù, durante la celebrazione della Pasqua cristiana: "Fate questo in memoria di me" (Luca 22,19). Per i cristiani, l'Eucarestia ha lo stesso valore della Pasqua per gli Ebrei: un memoriale che rende presente l'unico evento della donazione di Gesù Cristo per noi. Per questo, senza la concezione più profonda del "memoriale" non soltanto si perde il significato della Pasqua ebraica ma anche di quella cristiana: che non è un ricordo del passato ma ridiventa attuale, o meglio, presente ogni volta che la si celebra»

Il Rabbino Dario Disegni nella traduzione in italiano della Bibbia ebraica che lui stesso ha curato ha reso così *Es* 13,9 «E porterai queste parole quale segno sul tuo braccio e **memoriale** fra i tuoi occhi»<sup>443</sup> [grassetto mio]

«ἀνάμνησιν... ricordo. Gesù incarica ufficialmente gli Apostoli di ripetere il suo gesto eucaristico, cioè li insignisce della dignità del sacerdozio, per il quale essi avranno il potere di rinnovare e fare presente continuamente quel momento indimenticabile. Solo qui in tutto Lc.»<sup>444</sup>

Ma c'è una fondamentale differenza tra i due riti: mentre l'agnello pasquale era semplicemente un ricordo simbolico ed evocativo, la celebrazione della *Cena del Signore* invece realizza e rende attuale, in modo misterioso, la morte stessa di Cristo. È dunque una memoria non soltanto "evocativa", ma "creativa" del fatto a cui si riferisce, rendendolo nuovamente presente. Il cristiano si assimila e si incorpora a Cristo nel dono che fa di se stesso al Padre suo e agli uomini. 445

«Il vero interrogativo è questo: come qualificare una tale memoria?... Nel caso di Gesù è lui stesso che richiede una memorizzazione del suo gesto, il quale si potrà dire simbolico nel senso che, parlando di versamento del suo sangue, non lo effettua sul momento ma con la coppa di vino (rosso) lo rimanda alla donazione che ne farà con la sua morte successiva. Con ciò non si deve pensare solo a

<sup>&</sup>lt;sup>442</sup> Roberto Beretta - Antonio Pitta, *COME CAMBIA LA BIBBIA*, *In anteprima il nuovo testo ufficiale della Conferenza Episcopale Italiana*, Piemme, Casale Monferrato 2004, 58-59

<sup>&</sup>lt;sup>443</sup> BED, 113

<sup>444</sup> Nolli, Evangelo secondo..., 942

<sup>445</sup> Cfr. Settimio Cipriani, Le lettere..., 193

un ricordo del passato, ma al fatto che si rende presente per l'oggi il significato di quell'evento, significato che non è la ripetizione di una crudele crocifissione ma di un festoso momento conviviale nel quale si rende presente lui stesso»<sup>446</sup>

Rendere ἀνάμνησις *memoria* piuttosto che *ricordo* non riguarda, dunque come pensa Felice, la frequenza della celebrazione (una volta l'anno o più volte) ma il suo profondo significato sconosciuto ai TdG.

Per quanto riguarda il fatto che «ἀνάμνησις indicherebbe un periodo annuale»  $^{447}$ , è smentito dalla Sacra Scrittura: "erano assidui... nella frazione del pane" (At 2,42), dunque celebravano la Cena con assiduità, spesso, in pratica come sappiamo ogni domenica. Ancora negli Atti leggiamo: "Il primo giorno della settimana ci eravamo riuniti a spezzare il pane" (At 20,7).

Siccome nel racconto della creazione il sabato è chiamato "settimo giorno", il "primo giorno della settimana" è la domenica (giorno del Signore) che ricorda la resurrezione di Gesù. Ben presto i primi cristiani lo chiamarono così.

In Ap 1,10 troviamo questa espressione: ... ἐν τῆ κυριακῆ ἡμέρα ... lett. "in il del Signore giorno" (nel giorno del Signore). L'aggettivo latino dominica (da cui il nome italiano domenica) deriva da Dominus = Signore, come il greco (κυριακῆ) kyriakè deriva dal Kyrios = Signore.

Il modo con cui Felice cita i dizionari di greco, Rocci e Liddell - Scott, lascia il tempo che trova: è difficile individuare, come in questo caso, una giusta traduzione per un'espressione tecnica. Ho riportato altri dizionari, tra i quali il Buzzetti, quello base del Nuovo Testamento, che infatti giustamente riporta il caso specifico. Interessante e più completo anche il Montanari:

- 0 ἀνάμνησις...rammentare...avviso...ricordo...commemorazione N.T.". Rocci
- «ἀνάμνησις... rammentare; reminiscenza... avviso... ricordo... richiamo... commemorazione N.T.». 448

ἀνάμνησις...rimembranza, ricordo, reminiscenza..." – Liddell e Scott

«ἀνάμνησις, εως (4 = Lc 1Cor Eb) f ricordo (εἰς τὴν ἐμὴν ἀ. in memoria di me)»<sup>449</sup>

«ἀνάμνησις,...**richiamo alla memoria, reminiscenza, ricordo... memoriale** VT. Lev. 24.7 ecc.; εἰς τὴν ἐμὴν ἀνάμνησιν in memoria di me NT. Lu. 22,19, al.»<sup>450</sup>

Anche la maggior parte delle versioni bibliche rendono con *memoria*. memoria TOB, CEI,<sup>71</sup> CEI,<sup>08</sup> RI, NR, CON, TILC, RL, IBE, NA, ND, GA3, GCC, NVP, SBT, SBTI, IDO, SBA, SBS, UTET

remembrance (ricordo/memoria) LB, GL, NIV, KIT, BLM, PIB, ED

ricordanza TIV

<sup>446</sup> Cfr. ROMANO PENNA, La Cena del Signore..., 47-49

<sup>&</sup>lt;sup>447</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 238

<sup>&</sup>lt;sup>448</sup> Rocci, 121

<sup>449</sup> Buzzetti, 10

<sup>450</sup> GIMontanari, 187

#### **LUCA 22,29**

e io faccio un patto con voi, come il Padre mio ha fatto un patto con me me, per un regno (NM)

#### Così scrive Felice:

- O «Un dizionario di greco del Nuovo Testamento, alla voce διατίθεμαι riporta: "(7 = Lc At Eb)... fare, stipulare, concludere (di testamento o di patto alleanza);  $\dot{\delta}$  δ. chi fa un testamento o un'alleanza...". Dizionario base del Nuovo Testamento Greco Italiano a cura di Carlo Buzzetti (1991)»<sup>451</sup>
- «διατίθεμαι (7 = Lc At Eb)... fare, stipulare, concludere (di testamento o di patto alleanza); ὁ δ. chi fa un testamento o un'alleanza; δ. basileòan dare a qlcu. il diritto di regnare (Lc 22,29)»<sup>452</sup>

Felice, come si vede, ha evitato di riportare dalla citazione proprio la parte in rosso che riguardava il caso in questione, in quanto evidentemente non solo dava fastidio alla sua tesi, ma stravolgeva il senso della NM.

«διατίθεμαι... disporre, stabilire, lasciare in eredità... (propriamente: "emanare una disposizione") si trova nel N.T., sempre riferita all'azione di Dio, nel significato di "stabilire un patto"... Diverso è il caso di Lc 22,29 (bis), dove Gesù dispone per i dodici la partecipazione al suo regno, come per lui stesso Dio ha disposto il regno (non come disposizione testamentaria, ma nel senso di assegnazione di proprietà, dono condiviso), il che tuttavia si realizzerà soltanto in futuro» 453

«**29.** *ha preparato*: Lett., "predisposto", essendo la radice greca la stessa da cui deriva *diathēkē* "alleanza". Gesù afferma implicitamente: Siamo stati predisposti tutti insieme in un regno in virtù di un patto – quello stesso regno che mi è stato dal Padre preparato in virtù dell'alleanza» (GCB, 1028)

«La TOB traduce: *Io dispongo per voi del Regno come il Padre mio ne ha disposto per me...* Il termine gr. tradotto qui con *preparo* indica contemporaneamente la conclusione di un'*alleanza* (v. 20) e la formulazione di un *testamento* (Eb 2,16)»<sup>454</sup>

«δια-τίθεμαι... medio indic presente... dis-porre, dis-tribuire; la forma media dice che si tratta di cose proprie, di possesso personale» $^{455}$ 

### Interessante anche un'altra citazione di Felice:

- «Per essi, egli non solo repara>, ma sigilla un'alleanza: nel Regno del Padre. Ciò ha inizio in Lc con la morte salvifica di Gesù e con la sua risurrezione; il tempo della Chiesa è già partecipazione al Regno, nell'alleanza nuova sancita da lui» (BPM)

È palese la differenza tra le due citazioni, e di conseguenza il vero significato che emerge: si parla

<sup>&</sup>lt;sup>451</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 240

<sup>452</sup> Buzzetti, 39

<sup>453</sup> DENT, 831-832

<sup>454</sup> NAT, 234

<sup>455</sup> Nolli, Evangelo secondo..., 950

<sup>&</sup>lt;sup>456</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 239

infatti di alleanza nuova che è propria del Regno del Padre, al quale si può già partecipare fin da ora con il tempo della Chiesa. È solamente leggendo la citazione integrale che si capisce come "quell'essi non sia per nulla restrittivo o limitato a una categoria", come invece vuol far credere Felice, ma sia proprio universale.

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>457</sup>

Ecco come viene reso il verbo nelle diverse versioni

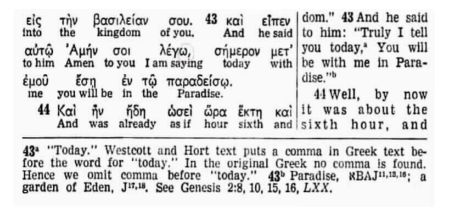
Vi assegno ND, GL, LB, NIV vi faccio eredi TILC preparo BLM, GCC, NVP, IBE, RI, CEI, <sup>71</sup> CEI, <sup>08</sup> NA, CON, SBTI, MA, BPM dispongo GA3, TOB, NR, PIB, RL, TIV, SBT, IDO, SBA, SBS do a voi UTET faccio un patto KIT, ED

«28-30 La fedeltà degli Apostoli nella sequela di Gesù avrà il suo premio nella felicità del cielo, raffigurato sotto l'immagine di un gioioso convito, dove saranno partecipi delle sue gloriose prerogative di re e di giudice supremo»<sup>458</sup>

# LUCA 23,43 (in paradiso, dove e quando)

Ed egli disse a lui: "Veramente ti dico oggi: Tu sarai con me in paradiso" (NM)

La comprensione della risposta di Gesù al *buon ladrone*, dipende dalla punteggiatura a cui si fa ricorso, in quanto, come sappiamo, gli antichi manoscritti e i codici non avevano punteggiatura. Riporto il testo critico della KIT (quello di Westcott e Hort, che, ricordo, è stato dichiarato "accurato" dalla WT e scelto per la traduzione della NM); bene, nel testo greco si nota la virgola dopo la parola "dico" ( $\lambda \acute{\epsilon} \gamma \omega$ )



Pag. 392 di The Kingdom Interlinear Translation of the Greek Scriptures (KIT), ed. 1985

<sup>&</sup>lt;sup>457</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

<sup>&</sup>lt;sup>458</sup> PIB, 1914

La nota in calce in inglese (qui sopra) dice: «43ª "Oggi." Il testo di Wescott and Hort mette una virgola nel testo greco prima della parola "oggi". Nel greco originale non c'è la virgola. Perciò noi omettiamo la virgola davanti a "today"»

«Ciò che noi come studenti biblici dovremmo volere è **quello che dice il testo greco originale**. Solo avendo questo basilare significato possiamo determinare se la Traduzione del Nuovo Mondo o qualsiasi altra traduzione della Bibbia è giusta o no»<sup>459</sup>

In realtà i traduttori TdG non solo si limitano ad omettere la virgola prima di today ma la spostano dopo today (σήμερον) conferendo così al testo sacro un senso a favore della loro posizione laddove, semplicemente omettendola, anche l'interpretazione comune avrebbe diritto di cittadinanza e, per logica di senso, più ragionevole.

L'osservazione circa la punteggiatura assente negli antichi codici e dunque dipendente dalla volontà del traduttore di sistemarla dove meglio creda, è giusta. Ma non sarebbe giusto ricavarne una possibilità d'arbitrio. Egli dovrà bensì metterla dove la logica filologica lo obbliga o quanto meno gli indica. La filologica è quella scienza che ricava il senso di un vocabolo/espressione dal contesto in cui è usato. Ora vi saranno casi in cui una parola polivalente (ad esempio "macchina") sia collocata nel contesto di una proposizione che la lascia in dubbio o permette di equivocare: (es. "aspettami che domani vengo la con la macchina"); se si dispone infatti di un contesto più ampio, del periodo e dell'argomento in oggetto, il suo significato potrebbe diventare evidente (ad es. aggiungendo "così sbancheremo quel montarozzo!" rende evidente che la macchina di cui si parlava era una pala meccanica). Insomma come un giovane studente, facendo una versione, non ha la libertà di mettere a caso la punteggiatura in un suo componimento, così neanche il CD dovrebbe avere la libertà di mettere a caso o ad arbitrio la punteggiatura in un componimento altrui ma secondo il senso più logico.

Libertà che invece, in *Lc* 23,43, si è presa danneggiando la logica del discorso che dice chiaramente che oggi stesso il ladrone sarebbe stato con Gesù in paradiso. Si badi, senso logico che appare tuttora tale a qualunque filologo anche di estrazione atea o di altra religione. Ed è apparso così per ben 19 secoli di unanime intendimento a milioni di persone. Solo alla fine del XIX secolo è sorto il CD dei *TdG* a dire che il senso era del tutto diverso. Questo fatto così singolare dovrebbe di per sè bastare, a nostro avviso, a interrogarci a fondo sul modello/criterio esegetico seguito dalla WT. Un criterio che, all'occorrenza, sfida le regole della logica.

Dal momento che i TdG negano la sopravvivenza al corpo di un anima immateriale o spirito, e credono che i morti siano assolutamente inconsapevoli, inconsci, non possono ammettere che Gesù e il buon ladrone si sarebbero ritrovati, nello stesso giorno della morte ("oggi") in paradiso. È stato così necessario far dire a Gesù: "ti dico oggi: tu sarai con me in paradiso..." in futuro, alla fine del mondo, non nel paradiso vero e proprio (quello celeste), ma sulla terra, diventata un nuovo paradiso (quello terrestre), dove una volta risuscitato da Dio, il buon ladrone si dedicherà all'agricoltura coltivando la terra:

«Il re Gesù Cristo avvererà le sue parole verso quel malfattore morente. Come? Non solo resuscitandolo a rinnovata vita sulla terra, ma anche facendo coltivare tutta la terra come un Paradiso»<sup>460</sup>

Non è certamente questa l'idea di paradiso che emerge dalle pagine della Bibbia, avvicinandosi piuttosto a qualcosa che richiama i lavori forzati. Anche le versioni bibliche citate da Felice, ma

<sup>&</sup>lt;sup>459</sup> Torre di Guardia 1/6/1970, 340

<sup>&</sup>lt;sup>460</sup> Cose nelle quali è impossibile che Dio menta, Brooklyn 1965, 382

soprattutto i commenti che riporta, non sono qualitativamente significativi e andrebbero comunque controllati.

Ecco invece come riportano le interlineari, come traducono la stragrande maggioranza delle bibbie e cosa dicono gli studiosi riguardo a questo versetto. Si potrà notare la sostanziale uguaglianza delle interlineari nelle scelta della punteggiatura nel testo greco:

```
καὶ εῖπεν αὐτῷ,
                     'Αμήν
                              σοι
                                     λέγω,
                                             σήμερον μετ' έμοῦ
                                                                   ἔση
                                                                                      παραδείσω
     disse
             a lui:
                                     dico
                                                                                     Paradiso (IBE)
                     amen
                              a te
                                               oggi
                                                         con me
                                                                    sarai
                                                                           in
                                                                                il
                     "Amen
                                                                                    Paradiso" (IDO)
     disse
              gli
                                     dico:
                                                                    sarai nel
                                               oggi
                                                         con me
      disse
             a lui: Per certo a te
                                     dico:
                                                                    sarai nel
                                                                                     Paradiso (TIV)
                                               oggi
                                                         con me
```

Anche l'ED riporta allo stesso modo: «And said to him the Jesus; Indeed i **say to thee, to-day** with me thou shalt be in the paradise: "...infatti io ti **dico, oggi** con me sarai nel paradiso"

```
dico: oggi sarai CEI<sup>71</sup>, CEI<sup>08</sup>, RL, NA, TILC, GCC, ND, NVP, NA, TOB, IBE, KIT, RI, NIV, TIV, SBTI, IDO, UTET, BPM ti dico in verità che oggi NR, MA te lo dico: oggi sarai PIB io ti dico in verità, oggi tu SBT, SBA, SBS ti assicuro che oggi stesso tu BLM, GA3, GL, LB
```

Come si può notare, esiste una significativa differenza nella punteggiatura di questo versetto; mentre la promessa di Gesù al ladrone si realizza "oggi", cioè nello stesso giorno in cui venne pronunciata, nella NM la promessa viene invece spostata in un imprecisato futuro. Nelle Scritture greche cristiane (NT) questa frase si trova settantaquattro volte. La NM per 73 volte la traduce a sé stante, staccata da quello che segue, adoperando o la preposizione "che", o i due punti o la virgola. Una sola volta la frase non è a sé, staccata: è il caso di *Lc* 23,43. Ecco elencati i 73 casi in cui "Amen, ti dico" è nella NM a sé, staccato da tutto il solito modo di dire di Gesù:

```
"poiché veramente vi dico che..."
2) Mt 16:28 "veramente vi dico che...'
3) Mt 19:23 "veramente vi dico che..."
4) Mt 21:31 "veramente vi dico che...'
5) Mt 24:34 "veramente vi dico che..."
6) Mc 3:28 "veramente vi dico che..."
7) Mc 11:23 "veramente vi dico che..."
8) Mc 12:43 "veramente vi dico che..."
9) Mc 13:30 "veramente vi dico che...'
10) Lc 4:24
             "veramente vi dico che..."
11) Mt 5:26 "difatti io ti dico: Certamente..."
12) Mt 6:2
              "veramente vi dico: Essi..."
13) Mt 6:5
              "veramente vi dico: Hanno..."
14) Mt 6:16 "veramente vi dico: Essi..."
15) Mt 8:10 "vi dico la verità: In..."
16) Mt 10:15 "veramente vi dico: Nel..."
17) Mt 10:23 "veramente vi dico: Non..."
```

```
18) Mt 10:42 "veramente vi dico, non..."
19) Mt 11:11 "veramente vi dico: Fra..."
20) Mt 13:17 "veramente vi dico: Molti..."
21) Mt 17:20 "veramente vi dico: Se..."
22) Mt 18:3 "veramente vi dico: A meno..."
23) Mt 18:13 "certamente vi dico, si..."
24) Mt 18:18 "veramente vi dico: Tutte..."
25) Mt 19:28 "veramente vi dico: Nella..."
26) Mt 21:21 "veramente vi dico: Se..."
27) Mt 23:36 "veramente vi dico: Tutte..."
28) Mt 24:2 "veramente vi dico: Non..."
29) Mt 24:47 "veramente vi dico: Lo..."
30) Mt 25:12 "vi dico la verità: Non..."
31) Mt 25:40 "veramente vi dico: In..."
32) Mt 25:45 "veramente vi dico: In..."
33) Mt 26:13 "veramente vi dico: Dovunque..."
34) Mt 26:21 "veramente vi dico: Uno...'
35) Mt 26:34 "veramente ti dico: Questa..."
36) Mc 8:12 "veramente vi dico: A questa..."
37) Mc 9:1 "veramente vi dico: Alcuni..."
38) Mc 9:41 "veramente vi dico, non..."
39) Mc 10:15 "veramente vi dico: Chiunque..."
40) Mc 10:29 "veramente vi dico: Non..."
41) Mc 14:9 "veramente vi dico: Dovunque..."
42) Mc 14:18 "veramente vi dico: Uno..."
43) Mc 14:25 "veramente vi dico: Non..."
44) Mc 14:30 "veramente ti dico: Oggi..." 461
45) Lc 11:51 "Sì, vi dico, sarà..."
46) Lc 12:37 "veramente vi dico: Egli..."
47) Lc 18:17 "veramente vi dico: Chiunque..."
48) Lc 18:29 "veramente vi dico: Non..."
49) Lc 21:32 "veramente vi dico: Questa..."
50) Gv 1:51 "verissimamente vi dico: Vedrete..."
51) Gv 3:3
              "verissimamente ti dico: A meno..."
52) Gv 3:5
              "verissimamente ti dico: A meno..."
53) Gv 3:11
             "verissimamente ti dico: Noi..."
54) Gv 5:19 "verissimamente vi dico: Il Figlio..."
55) Gv 5:24 "verissimamente vi dico: Chi..."
56) Gv 5:25 "verissimamente vi dico: L'ora..."
             "verissimamente vi dico: Voi...'
57) Gv 6:26
58) Gv 6:32
             "verissimamente vi dico: Mosè..."
59) Gv 6:47
             "verissimamente vi dico: Chi..."
              "verissimamente vi dico: Se..."
60) Gv 6:53
61) Gv 8:34 "verissimamente vi dico: Chiunque..."
```

<sup>&</sup>lt;sup>461</sup> Caso emblematico è proprio questo di *Mc* 14,30 in una costruzione molto simile a *Lc* 23,43: "Veramente ti dico: Oggi, sì questa notte, prima che il gallo canti due volte..."; guarda caso, qua la traduzione NM è esatta, semplicemente perché non ha la preoccupazione di dimostrare che l'anima muore.

```
62) Gv 8:58 "verissimamente vi dico: Prima..."
63) Gv 10:1 "verissimamente vi dico: Chi..."
64) Gv 10:7 "verissimamente vi dico: Io..."
65) Gv 12:24 "verissimamente vi dico: A meno..."
66) Gv 13:16 "verissimamente vi dico: Lo schiavo..."
67) Gv 13:20 "verissimamente vi dico: Chi..."
68) Gv 13:21 "verissimamente vi dico: Uno..."
69) Gv 13:38 "verissimamente vi dico: Il gallo..."
70) Gv 14:12 "verissimamente vi dico: Chi..."
71) Gv 16:20 "verissimamente vi dico: Voi..."
72) Gv 16:23 "verissimamente vi dico: Se..."
73) Gv 21:18 "verissimamente vi dico: Quando..."
```

74) Lc 23,43 "Veramente ti dico oggi: Tu sarai con me in paradiso" È l'unica volta che per la NM la solita frase di Gesù "veramente ti dico..." diventa: "veramente ti dico oggi..."

L'episodio del "buon ladrone" è narrato soltanto dal Vangelo di Luca ed è un fatto storico che l'evangelista ha conosciuto da fonti proprie; infatti, mentre Matteo (27,44) e Marco (15,32) affermano che entrambi i ladroni insultavano il Maestro, Luca invece precisa che solo uno dei due malfattori, condannati al supplizio, ingiuriava il Cristo morente.

A quale paradiso si riferiva il Maestro? Quando quel malfattore sarebbe stato in "paradiso"? Cosa intese dire Gesù con "oggi"? Poiché le risposte a queste domande possono influire direttamente sulle nostre speranze e sul nostro futuro, è opportuno che le ponderiamo bene.

# IL PROBLEMA DELLA PUNTEGGIATURA

La forma grammaticale del testo greco di *Lc* 23,43 consente di mettere una virgola (o due punti) sia prima che dopo la parola "oggi"; per cui potremmo avere le due seguenti traduzioni, diverse tra loro:

- 1) "Veramente <u>ti dico oggi: Tu sarai</u> con me in Paradiso"
- 2) "In verità ti dico, oggi sarai con me nel paradiso"

Nella traduzione n° 1 la parola "oggi" è messa in relazione con la prima parte della dichiarazione di Gesù, volendo così significare che il Maestro non avrebbe inteso indicare *quando* il malfattore sarebbe andato in "paradiso", ma piuttosto richiamare l'attenzione sul momento in cui veniva fatta la promessa. Nella traduzione n° 2, invece, l'enfasi è posta sul tempo in cui la promessa si sarebbe adempiuta. La versione al n° 1 è della NM e, in modo simile, rendono il versetto altre traduzioni, come quelle inglesi di J. B. Rotherham e di G. Lamsa, e quelle tedesche di L. Reinhardt e di W. Michaelis (vedi libro di Felice); invece la versione al n° 2 appartiene alla traduzione biblica della CEI<sup>71-08</sup> e similmente rendono la RL, NA, TILC e molte altre.

A questo punto qualcuno potrebbe chiedere: quale punteggiatura l'evangelista Luca mise nella frase? Si è già accennato al fatto che i testi critici non presentano alcun segno d'interpunzione, perché fino al 9° secolo d.C. la scrittura onciale (tipo di grafia in cui ci è pervenuto il NT) della letteratura greca consisté di lettere maiuscole poste l'una accanto all'altra senza alcun segno per separare parole e frasi. È evidente che la punteggiatura usata per la traduzione di *Lc* 23,43 dipende dal senso che il traduttore attribuisce alle parole di Gesù; come si è già detto sopra, i *TdG* adottano la traduzione n° 1 perché ben si confà al loro sistema dottrinale.

Da queste riflessioni preliminari, ricaviamo una prima osservazione relativa ai criteri interpretativi

della Bibbia, adottati dai *TdG* e da gruppi simili:

1) I TdG ritengono che, se la loro traduzione di un versetto biblico è grammaticalmente possibile, allora essa è incriticabile; in linea più generale, si sforzano di giustificare l'interpretazione più adatta al loro insegnamento, invece di preoccuparsi di sapere quale versione si adegua meglio al testo "originale".

Occorre molto più impegno a cercare il senso corretto di un brano della Bibbia (o di ogni altro testo antico) che a cavarsela con una qualsiasi versione accettabile dal solo punto di vista grammaticale. Nel caso di *Lc* 23,43 è opportuno fare una serie di considerazioni per dimostrare come la traduzione NM del versetto sia la meno corretta tra quelle grammaticamente possibili. Interessante a riguardo:

«Non si può separare l'intenzione dell'autore umano e divino dal senso del testo, altrimenti si rischia una schizzofrenia; e ognuno si ritiene abilitato ad offrire l'interpretazione preferita. Certo, lo stesso testo biblico è soggetto a molteplici interpretazioni, data la sua ricchezza di significati, ma l'esegesi ha proprio il compito di stabilire almeno la pertinenza e una certa gerarchia di possibilità interpretative, altrimenti si rischia di cadere nell'arbitrario più assoluto. Il fondamentalismo biblico, e non solo quello islamico, è sempre in agguato e dev'essere continuamente posto al bando, per la salvaguardia della stessa Bibbia». 462

# IN VERITÀ TI DICO

È interessante rilevare che le parole di Gesù in *Lc* 23,43 iniziano con l'espressione "amen" (=in verità, veramente); nei Vangeli troviamo questo termine solo in bocca a Gesù il quale, introducendo i suoi detti con "amen", li presenta come certi e degni di fede, dichiara il suo totale assenso ad essi e li rende vincolanti per sé e per i suoi ascoltatori; sono quindi espressione della sua sovranità e del suo potere divino. 463

Alla frase "amen ti dico" non si addice l'aggiunta della parole "oggi" in un'unica espressione (come fa la NM in Lc 23,43: "Veramente - gr. 'Aµ $\acute{\eta}$ v amen - ti dico oggi: ..."). Infatti, in 73 delle 74 volte in cui quest'espressione ricorre nel NT, la NM colloca un'interruzione subito dopo la frase "veramente ti (o vi) dico", unica eccezione è Lc 23,43 (Vedi tabella sopra).

In mancanza di una schiacciante prova per giustificare la diversità del contesto di *Lc* 23,43, anche in questo versetto la *NM* avrebbe dovuto rendere l'ordinario uso dell'espressione, adottato da Gesù. Da ciò ricaviamo una seconda osservazione circa l'esegesi biblica dei *TdG*:

2) Di solito i TdG interpretano un testo facendosi guidare in maniera deduttiva dal loro apparato dottrinale, piuttosto che pervenire a una comprensione del brano in modo induttivo mediante le peculiarità del testo in esame.

In altre parole, essi fondano la spiegazione di un brano sulla base di conclusioni precostituite (ragionamento deduttivo), invece di esaminare *prima* tutto quanto dice la Scrittura su un dato soggetto per *poi* trarne una conclusione generale (ragionamento induttivo).

# LA PAROLA 'OGGI'

Nel testo greco di Lc 23,43 la parola "oggi" (gr. σήμερον sèmeron) è posta subito dopo l'espressione "In verità ti dico". Se Luca avesse voluto includere questa parola nella prima parte della frase, come intendono i TdG, egli avrebbe potuto scrivere: "In verità oggi ti dico" (cambiando l'ordine delle

<sup>&</sup>lt;sup>462</sup> R.Beretta, A.Pitta, Come cambia la Bibbia, In anteprima il nuovo testo ufficiale della Conferenza Episcopale Italiana, PIEMME, Casale Monferrato, 2004, 26-27

<sup>463</sup> Cfr. DCBNT, 90

parole), o "In verità ti dico oggi che" (aggiungendo la congiunzione "che"; come esempi in cui il testo greco contiene la congiunzione "che", si vedano le parole di Gesù in *Lc* 4,21; 19,9; *Mc* 14,30; *Mt* 5,20.22.28.32); questi due ordini di parole avrebbero giustificato pienamente la traduzione NM di *Lc* 23,43. Siccome, però, in *Lc* 23,43 non ricorre alcuno dei casi indicati, ciò rende - a dir poco discutibile la NM. Che senso ha dire: ti dico oggi? Forse si contrappone a un possibile ti dico ieri o ti dico domani? Questo giustifica una terza riflessione sulla metodologia interpretativa:

3) È tipico dei TdG non tenere in considerazione se la loro interpretazione di un brano biblico sia quella che meglio si adatta al preciso ordine delle parole contenute nel testo in esame.

Essi si interessano solo alla scelta di una lettura che, per quanto possibile, non contrasti esplicitamente con il testo e sia soprattutto in linea con il loro assunto dottrinale.

A questo proposito, nell'edizione del 1987 della NM una nota in calce a *Lc* 23,43 afferma che la versione siriaca curetoniana (5° secolo d.C.) "rende così il brano: Amen, io ti dico oggi che con me tu sarai nel Giardino di Eden".

Pur di citare una fonte a loro favore, i *TdG* dimenticano ciò che Bruce Metzger, rinomato studioso di Greco a Princeton, ha illustrato riguardo alla versione siriaca: essa, in effetti, ridetermina l'ordine delle parole nel testo, modificandone in tal modo il significato. <sup>464</sup> Questo riferimento ci consente una quarta osservazione sulla loro metodologia esegetica:

4) Spesso i TdG si rifanno a insolite lezioni varianti o ad antiche versioni bibliche per difendere alcune loro inesatte traduzioni, anche se questi stessi riferimenti possono costituire una prova contraria alla loro lettura.

I *TdG* insistono nel sostenere che col termine "oggi" Gesù «non intendeva indicare quando il malfattore sarebbe stato in Paradiso, ma piuttosto richiamare l'attenzione sul momento... in cui il malfattore aveva manifestato una certa fede in Gesù». 465 Va rilevato che *Lc* 23,43 non fa nessun esplicito riferimento alla fede del malfattore mentre invece richiama proprio il paradiso, perciò anche in questo caso emerge la quinta caratteristica di questa metodologia:

5) I TdG spesso abusano del concetto di "contesto biblico", estendendolo fino al punto di includervi la loro ipotetica ricostruzione del modo in cui una dichiarazione biblica fu intesa inizialmente, e trascurano di fondare la loro spiegazione sull'immediato contesto scritto.

### **PARADISO: DOVE?**

A cosa poteva riferirsi Gesù parlando di "paradiso"? Come il malfattore avrebbe compreso il riferimento di Gesù al "paradiso"? È evidente che il malfattore ebreo avrebbe compreso il riferimento al "paradiso" "in armonia con l'uso che allora si faceva del termine. E qual era?" (cfr. *La vita ha veramente uno scopo*, Wiesbaden 1977, p. 28).

Nel libro apocrifo di Enoc, espressione del pensiero giudaico del primo secolo a.C., si fa distinzione tra l'antico paradiso terrestre ed il luogo degli eletti e dei giusti, dove "dai tempi remotissimi, dimorano i patriarchi e i giusti, dove fu accolto Enoc ed anche Elia, il giardino dei giusti". Il paradiso è nel pensiero giudaico, in generale, il luogo ove i giusti aspettano il giudizio finale e la risurrezione, questo luogo è descritto anche come "il seno di Abramo" (*Lc* 16,20).

L. Albrecht, traduttore della Bibbia in tedesco, afferma che con la parola *paradiso* Gesù intendeva quella parte del regno dei morti dove le anime dei giusti attendono la risurrezione; quest'idea è estesamente accettata perché l'antica letteratura ebraica illustra l'insegnamento rabbinico secondo il

<sup>&</sup>lt;sup>464</sup> Cfr. Robert M. Bowman jr., *Understanding Jehovah's Witnesses*, Baker Book House 1991, 101-102

<sup>465</sup> Perspicacia nello studio delle Scritture 2, Roma 1990, 484

<sup>466</sup> Cfr. DBM, 437

quale una parte dello Sceol è riservata ai morti che sono nel favore di Dio. 467

Lo stesso pastore evangelico Vianello nel suo PICCOLO GLOSSARIO dice: «**PARADISO** Il termine è di origine Persiana e significa 'giardino reale' o, di conseguenza, 'di delizia'... Lc. 23:43 (uno stato di consolazione dei morti – Gesù stesso vi entrò – cioè l'Ades per quelli che son graditi e quindi son consolati, od in altre parole, il 'seno di Abramo' – Lc. 16:22-23). Un giardino reale, infatti... è certamente un luogo di pace e di piacere... Non bisogna però confondere 'paradiso' con l'essere nella presenza e visione di Dio, poiché questo avverrà dopo la resurrezione. Infatti Gesù stesso che andò in paradiso (portandosi il ladrone pentito) salì al Padre ben dopo la resurrezione (Giov. 20.17)»<sup>468</sup>

«4. L'apocalittica giudaica indica come paradiso un "giardino di delizie", nel quale cresce l'albero della vita e nel quale sono custoditi i giusti, in attesa del giorno del giudizio e della resurrezione finale. È in questo contesto che va inteso il termine paradiso nelle parole di Gesù, quando promette questo giardino a uno dei ladroni crocifissi con lui: "in verità di dico che oggi sarai con me in paradiso" (Lc 23,43). Per paradiso, Gesù intende, in effetti, la salvezza e la vita eterna, che consiste nell'essere con Lui, nuovo Adamo (Rm 5,14; 1Cor 15,45) che ha vinto l'antico serpente (Ap 20,2), e che ha introdotto l'umanità intera nello stato della salvezza escatologica... 5) Per quanto nel NT, quindi, paradiso indichi il soggiorno dei giusti che attendono il giorno del giudizio, il linguaggio e la tradizione cristiani, tuttavia, hanno comunemente adoperato questa espressione per indicare la vita eterna con Dio in Cristo, e la condizione dei giusti che vivono eternamente con Dio» 469

Per contestare la validità del riferimento di Gesù al "paradiso" (in *Lc* 23,43), inteso come una temporanea dimora per le anime dei dipartiti in una parte dell'Ades o Sceol, nel manuale *Ragioniamo facendo uso delle Scritture* (Roma 1985, 255-256)<sup>470</sup> viene citato il *Dizionario dei concetti biblici del Nuovo Testamento* (p. 1166) che attesta:

«Con la diffusione della dottrina greca dell'immortalità dell'anima, il paradiso diventa la dimora dei giusti durante il periodo di transito»; ma poco dopo lo stesso Dizionario sostiene:

«In Lc 23,43 - collegandosi alla concezione giudaica del tempo – [paradiso] è l'attuale temporaneo e nascosto soggiorno dei giusti: Gesù promette al ladrone di aver parte con lui in paradiso già "oggi", facendolo partecipare al perdono e alla felicità. In tal modo la "condizione di transizione" diventa un elemento essenziale della comunione con Cristo (cf. At 7,58, 2Cor 5,8; Fil 1,23)»;<sup>471</sup> è scontato ricordare che questa parte sia stata taciuta da *Ragioniamo*.

Stesso discorso vale per la citazione di un'altra opera, il *Dictionary of the Bible* di J. Hastings (Edimburgo 1905, vol.3, pp. 669,670), secondo il quale «la teologia ebraica più antica ... sembra lasciare poco o nessuno spazio all'idea di un Paradiso intermedio». Anche qui si omette di riferire che a p. 671 della stessa opera, Hastings dichiara: «È certo che la credenza in un Paradiso inferiore prevalse tra i Giudei, così come la credenza in un *superiore* o celeste Paradiso»; inoltre, riferendosi a *Lc* 23,43, Hastings scrive che «Cristo si riferiva al Paradiso celeste».

Questi due esempi di uso fazioso di fonti autorevoli dimostrano un ulteriore elemento già molte volte ricordato:

# 6) Spesso i TdG citano autorevoli fonti in maniera selettiva e fuori contesto, per sostenere una

<sup>&</sup>lt;sup>467</sup> Cfr. GLNT, 9, 588-593

<sup>&</sup>lt;sup>468</sup> TIV, 636

<sup>&</sup>lt;sup>469</sup> LDTE, 760

<sup>&</sup>lt;sup>470</sup> Ragioniamo facendo uso delle Scritture 1985, 255-256

<sup>&</sup>lt;sup>471</sup> DCBNT, 1166-1167

**loro conclusione addirittura contraria a quanto attestato dagli studiosi citati;** le loro citazioni danno l'impressione che le autorità citate concordino con le opinioni della *WTS*:

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>472</sup>

#### Accuratezza nelle affermazioni

«I testimoni di Geova sono un'organizzazione di verità. Dovremmo voler dichiarare la verità ed essere sempre assolutamente accurati in tutti i particolari. Questo si dovrebbe fare non solo riguardo alle dottrine ma anche nelle citazioni, in ciò che diciamo intorno ad altri o nel modo in cui li rappresentiamo, e negli argomenti che implicano dati scientifici o notizie di cronaca. Le affermazioni errate fatte a un uditorio possono essere ripetute e l'errore può essere ingrandito. Le inesattezze che sono riconosciute da un uditorio suscitano dubbi in quanto all'autorità dell'oratore su altri punti, forse mettendo anche in dubbio la veracità del messaggio stesso» (il grassetto è mio)

Gli altri due riferimenti neotestamentari in cui ricorre la parola "paradiso" (*Ap* 2,7; *2Cor* 12,4) non sono d'aiuto nella loro ricerca di un significato alternativo da dare al termine in discussione. Infatti, per gli stessi TdG, il "paradiso" di Apocalisse (o Rivelazione) 2,7 è *celeste*; mentre, nel caso di *2Cor* 12,4 deducono che Paolo si stia riferendo "a una condizione spirituale esistente fra il popolo di Dio" durante il "tempo della mietitura" (=la nostra generazione): in altre parole, secondo loro, Paolo avrebbe avuto una visione degli odierni TdG! Quest'ultima interpretazione ci permette di evidenziare un altro limite di questa esegesi:

7) Molto spesso i TdG inventano spiegazioni allegoriche di profezie e visioni scritturali per poter riferire queste ultime ad avvenimenti della loro storia, tutto ciò viene fatto senza il minimo sostegno testuale!

### "CON ME": DOVE ANDÒ GESÙ?

In che modo, dunque, Gesù sarebbe stato con il malfattore? I Testimoni rispondono: "Destandolo dai morti, provvedendo alle sue necessità fisiche e spirituali in una futura terra paradisiaca. <sup>474</sup> In contrasto con quest'opinione, i *TdG* interpretano alla lettera alcuni brani biblici in cui Gesù parla di altri che sono "con me" (*Lc* 22,28; *Ap* 3,21; 14,1; 20,4.6); pertanto non si capisce perché in *Lc* 23,43 si debba allegorizzare la stessa espressione. Questo è un buon esempio per far osservare:

8) Spesso i Testimoni di Geova sono costretti a interpretare chiare espressioni scritturali in modo figurativo, senza alcun sostegno nel "contesto", al solo scopo di difendere un precostituito enunciato dottrinale.

Da ebreo, il malfattore poteva benissimo conoscere le profezie messianiche; infatti nel Giudaismo «era diffusa la credenza che i pii israeliti, quando il Messia sarebbe apparso nella pienezza della sua regalità, sarebbero risorti da morte per partecipare alla gioia del regno che egli avrebbe instaurato. Il ladrone pentito prega che il Redentore morente, nel giorno del suo trionfo messianico, si ricordi di chi gli è stato accanto nella croce e lo associ alla sua gloria risuscitandolo da morte con gli altri pii Ebrei che avevano creduto ed atteso questa sua venuta» 475

<sup>472</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

<sup>&</sup>lt;sup>473</sup> Manuale per la Scuola..., 110, § 10,11

<sup>&</sup>lt;sup>474</sup> Ragioniamo..., 257

<sup>&</sup>lt;sup>475</sup> Vangelo secondo Luca, tradotto e commentato da B.Prete, B.U.R. 1961, 546, nota a Luca 23,42

Stando alla testimonianza biblica, quando Gesù morì, scese nell'Ades, nell' "abisso" (*Mt* 12,40; *At* 2,27.31; *Rm* 10,7; *Ef* 4,9; *Ap* 1,18), restandovi per tre giorni; «pertanto - asseriscono i Testimoni - menzionando il paradiso, Gesù non poteva riferirsi a qualche immaginario luogo di beatitudine». <sup>476</sup>

Si noti che con tale obiezione, invece di esaminare le parole e il contesto di *Lc* 23,43, i *TdG* argomentano che questo versetto non può significare ciò che appare evidente a una lettura diretta e accurata, perché tale lettura contrasta con il loro intendimento di altri passi biblici. Perciò, paradossalmente, per "salvare" la Bibbia dal pericolo di contraddirsi, la interpretano in modo scriteriato. In altri termini:

9) Oppongono una parte delle Scritture a un'altra allo scopo di costringere la Bibbia a concordare con il loro apparato dottrinale. 477

«PARADISO... = soggiorno dei defunti (*Lc* 23,43; cf. nota)... Il giudaismo vedeva nel paradiso il luogo non-terrestre e provvisorio dove i giusti aspettano le risurrezione finale (cf *Lc* 16,22ss); così Gesù ha potuto promettere ad uno dei due ladroni crocifissi con lui: *In verità di dico che oggi tu sarai con me in paradiso* (*Lc* 23,43); il vocabolo oggi, però, sembra legato in Lc all'attualità della salvezza realizzata dalla venuta di Gesù (*Lc* 2,11; 4,21; 19,5.9), sottolinea che al malfattore è fin da quel momento assicurato di essere sempre con lui (cf *Lc* 22,28s); *il paradiso* qui è qualcosa di più di un luogo materiale; è l'espressione della comunione definitiva che unirà quest'uomo e tutti i discepoli a Gesù, la realtà della salvezza di cui questi godranno eternamente nel Regno di Dio con Gesù»

«**Oggi**. Parola tipica di Luca. È usata dall'angelo a Betlemme (2,11), nel battesimo di Gesù, secondo alcuni manoscritti (3,22), nella sinagoga di Nazaret (4,21), nella guarigione del paralitico (5,26), sulla via di Gerusalemme (13,32-33), in casa di Zaccheo (19,9). Questa parola rivolta al buon ladrone conclude la missione di salvezza intrapresa da Gesù. La parola assume tutto il suo spessore dal momento in cui Gesù in croce promette che "oggi" la salvezza è arrivata per quest'uomo»<sup>479</sup> «σήμερον... 3. Senza analogie è il σήμερον introdotto più volte da Lc. nel vangelo, che abbraccia la storia di Gesù dall'inizio (2,11) alla fine (23,43). Gesù constata il compimento della promessa mediante il suo presente (4,21). 5,26, 19,5.9; 23,43 mostrano a chi questo presente torna utile. σήμερον sottolinea la verità paradossale (5,26) dell'avvento della salvezza nel tempo (2,11), come pure la sua definitiva presenza, che supera ogni tempo (23,43)»<sup>480</sup>

«La risposta di Gesù (Lc. 23,43)... concede molto più di quanto il malfattore abbia chiesto... Quello stesso giorno lo riunirà a lui nella sede dei giusti. La certezza della promessa di Gesù, che sorpassa la speranza pur audace del ladrone, è data dalla formula solenne, importante e piena di sicurezza del salvatore: "In verità, in verità...". Gesù usa il termine "paradiso"... Al tempo di Gesù, negli scritti non canonici, era usato sia nel significato generale di giardino recinto sia per indicare o il paradiso terrestre o una regione del cielo o il luogo dove vanno le anime dopo la morte. Pertanto qui il termine "paradiso" sembra designare il luogo dove erano raccolte le anime dei giusti, in attesa della redenzione e ove Gesù sarebbe disceso (cfr. Atti 2,24-31; 1Pt. 3,18-20) in attesa del trionfo della

<sup>476</sup> Svegliatevi!, 22/1/1980, 26-27

<sup>&</sup>lt;sup>477</sup> Cfr. www.infotdgeova.net studio del prof. Achille Aveta (link esterno). Vedi anche Achille Aveta–Bruno Vona, I TESTIMONI DI GEOVA E LO STUDIO DELLA BIBBIA. Una guida alla conoscenza, contro l'autoritarismo, l'arroganza e la superstizione (=GRIS), Dario Flaccovio Editore, Palermo 2014, 190-198; Benedetto Prete, NUOVI STUDI sull'opera di Luca. Contenuti e prospettive, ELLEDICI, Torino 2002, 165-182

<sup>&</sup>lt;sup>478</sup> LTB, 174

<sup>&</sup>lt;sup>479</sup> I Quattro Vangeli Commentati..., 863

<sup>&</sup>lt;sup>480</sup> DENT II, 1328

resurrezione, a cui seguirà il definitivo ritorno in cielo. Gesù pertanto non intende specificare la natura di questo luogo, né vuole stabilire un parallelo tra "paradiso" e "cielo", come potremmo pensare noi moderni. Gesù intende semplicemente assicurare il ladrone pentito che nel soggiorno dei morti si troverà con lui... Molti esegeti per evitare la difficoltà del verso, hanno pensato di punteggiarlo diversamente: "In verità, oggi ti dico: sarai con me in paradiso". Ma in tal modo la parola di Gesù non determinerebbe più il momento in cui il peccatore pentito si riunirà con lui, e si attenuerebbe il valore e l'incisività della frase del Salvatore senza rispondere alle esigenze del contesto... Accennando quindi al paradiso, Cristo, in conformità alla teologia rabbinica, assicura il buon ladrone del ricongiungimento con Dio in un luogo ultraterreno» 481

«43. oggi in paradiso: La risposta di Gesù, le sue ultime parole sulla terra a una persona umana, pone l'accento sull' "oggi" – prima del tramonto del sole» 482

«σήμερον... complemento di tempo determinato (cioè il tempo preciso in cui una cosa avviene)... oggi, da staccare da  $\lambda$ έγω e da unire al resto della frase come prima parola di essa: oggi sarai con me» $^{483}$ 

«Matteo e Marco dicono al plurale che i ladroni crocifissi con Gesù lo insultavano. Ma è un plurale di categoria. Luca distingue: uno si, l'altro, almeno in un secondo tempo, tocco della grazia si converte, crede in Gesù e a Lui si raccomanda. In premio ne ha l'assicurazione che in quel giorno stesso sarà con Gesù nell'eterna felicità dei santi... – paradiso: parola d' origine persiana che significava "belvedere, giardino"; nel linguaggio religioso passò a designare il luogo dove i giusti godono il premio delle loro buone azioni nell'altra vita». 484

# **LUCA 1,69**

E ha suscitato per noi un corno di salvezza nella casa del suo servitore Davide (NM)

In questo versetto è sotto esame l'espressione κέρας σωτηρίας (lett. "corno di salvezza"). Anche se corno è la traduzione letterale di  $k\`eras$ , molte versioni bibliche rendono in modi diversi. Formalmente giusta ma certamente meno esplicativa la NM e simili.

Felice ritiene che siccome *corno* è la versione letterale del greco *kèras*, sbagliano tutti coloro che hanno reso *kèras soterias* con una traduzione interpretativa (potente salvatore, salvezza potente...),  $^{485}$  a differenza degli altri che come la NM hanno optato per il greco letterale. In verità la formula κέρας σωτηρίας è una tipica e particolare espressione semitica.

Infatti Felice riportando alcune note di versioni bibliche, insiste solo sulla letteralità di κέρας, ma evita la spiegazione completa: vediamo le citazioni di Felice e poi quelle complete:

1) o - «Greco: Corno di salvezza...» 486

• «Greco: Corno di salvezza. È un' immagine comune in ebraico, tratta dal corno del toro (cfr. 1Sam. 2.10), e che dà l'idea di "potenza vittoriosa"» 487

```
<sup>481</sup> Il Messaggio della Salvezza IV..., 761-762
```

<sup>&</sup>lt;sup>482</sup> GCB, 1032

<sup>&</sup>lt;sup>483</sup> Nolli, Evangelo secondo..., 1023

<sup>&</sup>lt;sup>484</sup> PIB, 1917

<sup>&</sup>lt;sup>485</sup> Cfr. La Traduzione del Nuovo Mondo..., 219.

<sup>&</sup>lt;sup>486</sup> Idem, 218

<sup>&</sup>lt;sup>487</sup> RL, 1327

- 2) o «BG: "... alla lettera <<un corno di salvezza>>..."»<sup>488</sup>

   «BJ traduce: "una potenza di salvezza": alla lettera <<un corno di salvezza>> (cf. Sal. 75,5+)»<sup>489</sup>
- La stessa versione RI porta *corno di salvezza*, ma in nota spiega: «*corno*: simbolo di potenza; la frese equivale a *potente salvezza*».
- 3) O «Nel NT, *keras* compare solo in Lc 1,69 e nell'Ap. di Giovanni... Dio per mezzo dei suoi interventi storici attua la salvezza... e fa intendere che il corno di salvezza è il Messia... Lc 1,69 glorifica l'opera della potenza di Dio che ha innalzato tra gli uomini una potenza salvifica inviando il Messia» (Dizionario dei Concetti biblici del Nuovo Testamento..., 715, 6)»<sup>490</sup>
- «Nel NT, keras compare solo in Lc 1,69 e nell'Ap. di Giovanni. 1) Il canto di Zaccaria (Lc 1,68-79), strettamente collegato a salmi e motivi neotestamentari, contiene l'espressione "corno della salvezza", tolto dal Sal 18,3 e che significa "potenza salvifica"... Dio per mezzo dei suoi interventi storici attua la salvezza. L'aggiunta: "nella casa di Davide suo servo" è tratta dal Sal 132,17 e fa intendere che il corno di salvezza è il Messia (cf. Hen aeth 90,37s, in cui il Messia è descritto come un bianco toro con corna nere. Lc 1,69 glorifica l'opera della potenza di Dio che ha innalzato tra gli uomini una potenza salvifica inviando il Messia» 491
- «Corno, simbolo frequente nella Scrittura per indicare la forza, la potenza» (NA)

Anche CON riporta "corno di salvezza" e in nota dice: «*Un corno di salvezza*: l'espressione semitica si rifà a una vecchia metafora in cui il "corno" è indicato come elemento di forza e di potenza (potenza salvatrice)»<sup>492</sup>

«Salvatore potente è in greco "corno di salvezza" = potenza salvatrice. "Corno" è un'antichissima metafora semitica per indicare la forza. Il Messia è nato dalla discendenza di Davide, secondo la promessa fatta al grande re e tenuta viva in modo speciale dai profeti» (GA3)

«corno: simbolo di potenza; la frase equivale a potente salvezza» (RI)

«Un potente Salvatore, lett. corno di salvezza. È un'immagine comune, in ebr., tratta del corno del toro, e che dà l'idea di potenza vittoriosa» (NR)

«69. *Potenza di salvezza*. lett. "corno di salvezza": nel mondo semitico il corno è simbolo di forza e di potenza. Nel salmo 18,3 Dio riceve l'appellativo di "corno di salvezza"» (UTET)

In quanto ai dizionari di greco che alla voce κέρας darebbero solo la definizione di "corno" ma mai di "potente" o simili,<sup>493</sup> bisogna ricordare che questa è una tipica e particolare espressione semitica, non sempre rintracciabile nei vocabolari più classici. Un'eccezione: il Montanari alla voce κέρας dice: «tras. **corno** come simbolo di forza, quindi anche **potenza**»<sup>494</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>488</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 218

<sup>489</sup> BG,74 2197

<sup>&</sup>lt;sup>490</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 218

<sup>&</sup>lt;sup>491</sup> DCBNT, 725-726

<sup>&</sup>lt;sup>492</sup> CON, 1732

<sup>&</sup>lt;sup>493</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 219

<sup>494</sup> GIMontanari, 1136

«κέρας, ατος... corno... potenza, forza (k. soterias un potente salvatore Lc 1,69)» 495

«κέρας, ατος... corno... in senso traslato κέρας è espressione di potenza e forza: Lc 1,69 (il messia come kèras soterìas)»<sup>496</sup>

«69. Un corno nella Scrittura è spesso un simbolo di potere o principato, e quindi questo significherà un possente Salvatore o Principe della Salvezza» (ED)

Che IBE, come ED, traduca nella sezione interlineare "corno di salvezza" è dato appunto dalla letteralità, ma di fatto nella sezione in lingua corrente riporta *potente salvezza*.

potente salvatore BLM, TILC, PIB, TOB, RL, NR, GA3, GL, LB, SBT, SBTI principe della salute MA
Salvatore potente SBA, SBS, CEI<sup>08</sup>
potente salvezza ND, NVP, GCC, CEI,<sup>71</sup> IBE, BPM
una potenza di salvezza BJ, UTET
corno di salvezza NA, CON, IDO
corno (potenza) di salvezza TIV

# GIOVANNI 1,1 (1,49; 19,21)

In principio era la Parola, e la Parola era con Dio, e la Parola era un dio NM (NM 1967 dio)

«TEMA: Il vangelo di Giovanni più di ogni altro sottolinea la deità di Cristo» 497

### Commento generale

Differentemente dalla altre opere o studi citati in modo distorto e parziale (come abbiamo potuto fin qui constatare), la stragrande maggioranza di quelle che analizzeremo per questo caso, riportano sostanzialmente il pensiero della fonte citata, ma vengono "male interpretate", cioè non viene compreso appieno il significato e il senso che l'autore vuole esprimere; questo perché manca, per Felice e per gli altri TdG, come dicevano i buoni e vecchi latini, "l'explicatio terminorum" (la spiegazione delle parole); infatti, per capire bene il significato e il senso di Gv 1,1, moltissimo dipende dalla piena comprensione dei termini greci e della grammatica.

Scriviamo allora subito il testo greco di Gv 1,1 e poi ne facciamo la traduzione letterale

Έν ἀρχῆ ἦν ὁ λόγος, καὶ ὁ λόγος ἦν πρὸς τὸν θεόν, καὶ θεὸς ἦν ὁ λόγος. In principio era **Il verbo**, e il verbo era presso **il dio,** e **dio** era il verbo

Nel nostro versetto Giovanni mette in rapporto due entità, due realtà ben distinte; ὁ λόγος (il verbo) e τὸν θεόν (il dio). 498

ὁ λόγος, reso con verbo o parola (NM e altre) si riferisce a Gesù Cristo, mentre τὸν θεόν lo si dice di

<sup>496</sup> DENT II, 11

<sup>&</sup>lt;sup>495</sup> Buzzetti, 88

<sup>497</sup> BIM 187

 $<sup>^{498}</sup>$  Per la lingua greca come anche per i codici del NT a noi pervenuti, non ci sono differenze tra minuscolo e maiuscolo; ciò invece può valere per la lingua italiana. Non ci deve quindi ingannare la traduzione "dio" con la minuscola quasi fosse di minore importanza.

Dio, Yahvè, il Padre di Gesù. In greco esiste solo l'articolo determinativo, e non si ha nessun corrispondente all'articolo indeterminativo italiano. Si noti anche che, mentre ambedue (dio e verbo) sono accompagnati dall'articolo, il secondo θεός invece non presenta articoli. Questo non è un semplice dettaglio, ma è fondamentale per capire e comprendere il loro reciproco rapporto. Ecco cosa dice il Nolli circa l'articolo.

«L'articolo. Il suo uso è normale; perciò la sua presenza o assenza (a seconda si tratti di sostantivi concreti o astratti) aggiunge quelle sfumature che già sono proprie della lingua classica. Si tenga quindi presente che la sua presenza serve a rendere la cosa nota, determinata, isolata dalle altre in quanto singolo individuo. Al contrario la sua omissione o mancanza indica che la cosa viene riguardata non nella sua individualità, ma nella sua qualità e natura» 499

Come appena accennato, in Gv 1,1 il termine  $\theta \varepsilon \acute{o} v$  è richiamato due volte: la prima con l'articolo τὸν, mentre la seconda senza.

#### Il contesto

Felice scrive: «Nel versetto 1 si legge che la Parola era "in principio", senza però specificare quale principio, cosicché questo lascia spazio al fatto che la Parola ebbe un inizio o che non c'era prima del principio». 500 A ben vedere questo non è esatto anzi, è proprio tutto il contrario, vediamo:

1) Ἐν ἀρχῆ ἦν ὁ λόγος: la formula "in principio", non indica il punto iniziale del tempo ma ci fa uscire da esso per entrare nella sfera divina dove non esiste né inizio né mutamento. Giovanni, infatti, per esprimere questo usa l'imperfetto "era", mentre per indicare l'esistere delle cose e degli uomini come anche per lo stesso λόγος in quanto incarnato (v.14), utilizza il verbo divenire, essere fatto. Nel testo greco l'opposizione è tra einai e ginesthai. Con ciò viene affermata non solo l'anteriorità del λόγος alla creazione, ma anche il fatto di non poterlo considerare come la prima

Dicendo "In principio era la Parola", nessuno può capire che quell'era non è copula (manca infatti il predicato nominale), ma è predicato verbale, cioè "esisteva"; ed è questo, ripetiamo, che interessa e ci dice Giovanni: in quel principio di tutte le cose che cominciarono ad esistere per l'atto creatore di Dio, il logos "esisteva già". È dunque preferibile dire: In principio, il logos già era.

Secondo la mens greca, il termine logos, non significa solo parola, ma fondamentalmente è la manifestazione di un'idea, la rivelazione di qualcosa. 501 Logos, perciò significa anche pensiero, è la parola in quanto manifesta il pensiero. Ecco perché logos non è il portavoce di Dio, ma la Parola stessa di Dio, è Parola-Pensiero del Padre e viene generato da Lui, come il pensiero è generato dalla mente. Si tratta di una generazione spirituale di ordine intellettuale, concetto che i TdG non possono assolutamente capire, perché legato a una concezione puramente spirituale di Dio, loro che al contrario individuano Dio in modo primitivo e materialistico ("corpo spirituale con sensi di vista, udito... ecc".). Ecco perché Gesù non può essere, come dicono i TdG, la prima creatura creata direttamente da Dio.

Dicendo il logos già era, si sottolinea che già non è un'aggiunta, è un elemento indispensabile a rendere – questo è tradurre – in altra lingua il pensiero di un autore. Come parafrasi ottima quella della New English Bible (NEB) citata anche da Felice: "When all things began, the Word already

<sup>&</sup>lt;sup>499</sup> Gianfranco Nolli, Evangelo secondo Giovanni, Libreria Editrice Vaticana, 1986, XII

<sup>&</sup>lt;sup>500</sup> La traduzione del Nuovo Mondo..., 255

<sup>&</sup>lt;sup>501</sup> È bene comunque ricordare che nel Prologo non c'è niente che sottolinei che la Parola è il pronunciamento di un'idea divina, e questo tipo di speculazione appartiene piuttosto al mondo greco e alla teologia posteriore. Cfr Raymond e Brown, Giovanni. Commento al..., 36

Dice ancora il Nolli: «In italiano rendiamo l'idea aggiungendo un *già*: *all'inizio (della creazione) già c'era il logos*. Qui l'impf esprime in modo particolare *l'esistenza*: *all'inizio esisteva*, poiché il verbo εἰμί *essere* esprime *esistenza* quando è predicato; esprime *qualità* quando è copula: qui è il primo caso» <sup>503</sup>

**2)** ὁ λόγος ην πρὸς τὸν θεόν: il λόγος era presso Dio e come tale è un essere distino da Dio stesso; qui nulla da dire: è la distinzione del Dio Verbo dal Dio Padre (è ciò che la teologia ecclesiale esprime con «persona». La distinzione «delle persone» non intacca l'unità di natura, di essere (vedi punto 3).

L'articolo  $\tau$ òv davanti a  $\theta$ eóv indica che non si tratta della divinità in genere, ma del Dio specifico degli Ebrei, Jahvè, Dio il Padre di Gesù. Il nome è visto nella sua individualità. Ora però si nota come  $\theta$ eò $\varsigma$  sia senza articolo:

3) καὶ θεὸς ην ὁ λόγος: grammatica vuole che θεὸς (dio) sia predicato nominale di ὁ λόγος, e perciò mancando dell'articolo non indica il τὸν θεόν in senso individuale (Jahvè, Dio il Padre), ma mette in risalto la natura e la qualità di ὁ λόγος; esprime la sua partecipazione alla natura divina e indica che λόγος possiede la natura divina pur non essendo il solo ad averla. E l'appartenenza del Verbo alla vera divinità (è ciò che la teologia esprime con «natura»).

Cosa significa per ὁ λόγος **partecipare o possedere la natura divina?** Vuol dire semplicemente essere dio come τὸν θεόν, pur essendo distinto da lui, come viene detto: ὁ λόγος ην πρὸς τὸν θεόν (il verbo era presso dio).

Scrive Felice: «Dato che il verbo era presso "il dio", non poteva essere al tempo stesso "il dio" con il quale era: la logica stessa implica che una persona che è "con" un'altra sia anche un individuo diverso»<sup>505</sup>

Certo, ma è proprio qui il punto che Felice e i TdG non capiscono (vedi il punto 2): per analogia da intendere in modo adeguato, il fatto che una persona (Pino) sia presso un'altra (Daniele), indica la presenza di due persone, due individui distinti: è logico che Pino non può essere allo stesso tempo Daniele e viceversa, ma entrambi sono accomunati dalla stessa natura umana (cioè sia Pino che Daniele sono uomini), come  $\delta$   $\lambda \acute{o} \gamma o \varsigma$  e  $\tau \acute{o} v$   $\theta \acute{e} \acute{o} v$ , che pur essendo due esseri distinti sono della stessa natura divina (dio). Sono i concetti di natura e di persona che mancano; qui Giovanni con la grammatica veicola anche un insegnamento di fede: persone diverse medesima natura.

Ma siccome anche i TdG attribuiscono a Gesù la *natura divina*,  $^{506}$  è necessario porli di fronte a un dilemma:

- a) o Gesù è della stessa natura comune col Padre, come Pino e Daniele possiedono la stessa natura realmente distinta, con unità specifica o collettiva di persone separate, e questo è politeismo;
- **b)** oppure Gesù (ὁ λόγος) è della stessa natura divina <u>individua</u>, realmente <u>unica</u>, con unità numerica di persone distinte, col Padre (τὸν θεόν) e questo è proprio la fede cristiana. <sup>507</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>502</sup> Cfr. G. Delling, in *GLNT*, I, 1280-1281 «colui che esiste fin da prima del tempo»; vedi anche Gino Bressan F.D.P., *FRAGMENTA NE PEREANT, minuzie di filologia biblica*, Roma 1995

<sup>&</sup>lt;sup>503</sup> Nolli, Evangelo secondo Giovanni..., 1

<sup>&</sup>lt;sup>504</sup> Nolli, Evangelo secondo..., 1

<sup>&</sup>lt;sup>505</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 255

<sup>506</sup> Cfr. Ragioniamo..., 417 a Rm 9,5; NM, 1581 a Gv 1,1 nell'articolo di Philip B. Harner e altri.

<sup>&</sup>lt;sup>507</sup> Cfr. Antonio Contri, *FEDELI ALLA PAROLA. Confronto biblico-teologico con i Testimoni di Geova*, ElleDiCi, Leumann, 1991, 68

Quella quarantina di opere a cui accennavo prima sottolineano sostanzialmente proprio questo: nella distinzione delle persone, dei soggetti, si ha l'*unità di natura*, di *essere*.

«Qui "Dio" (senza articolo) è predicato... il Verbo, perciò, è di natura divina. Ma nonostante ogni diversità fra Dio e Verbo, entrambi sono accomunati dall'unica essenza divina»<sup>508</sup>

«Non è lecito sottilizzare nell'interpretazione di questa proposizione per indebolirne, in qualche modo, l'assolutezza e la nettezza. Tentativi del genere ce ne sono stati molti e ce ne sono ancora molti. Per esempio "Theòs" qui viene interpretato come fosse "theiòs": "il Logos era di natura divina". Ma un'interpretazione del genere (rifiutata anche dal Bultmann) è inammissibile. Se l'autore avesse voluto dire ciò, avrebbe avuto a disposizione l'aggettivo "theiòs", che compare altrove nel Nuovo Testamento»<sup>509</sup>

«era Dio. La costruzione gr. pone enfasi sul fatto che la Parola aveva tutta l'essenza e gli attributi della Deità. In altre parole: Gesù, il Messia, era pienamente Dio (cfr. Cl 2:9). Persino nella sua incarnazione, allorchè svuotò se stesso, egli non cessò di essere Dio, ma prese su di sé la natura umana e si trattenne volontariamente dall'esercizio indipendente dei suoi attributi divini» (SBA)

«Se la parola "Dio" non ha l'articolo è perché si trova in posizione attributiva. Lo dice una regola grammaticale fondamentale: quando un sostantivo è in posizione attributiva, anche se è determinato, perde il suo articolo. Il testo di Gv 1,49 (tra altri) ne è la prova: "Maestro, tu sei il Figlio di Dio, tu sei re d'Israele". L'articolo determinativo si legge davanti alla parola "Figlio", posizionata dopo il verbo essere, ma è omesso davanti alla parola "re", piazzata prima del verbo essere, quand'essa, normalmente, lo comporterebbe. Allo stesso modo nella frase "e Dio era il Logos" viene applicata questa regola. Dunque per Giovanni il Logos è Dio. Di conseguenza, se parte del termine attraverso il quale Filone designa il Logos, "Primo-generato" (protogènes), lo trasforma in "uni-genito" (monogènes), espressione che introdurrà ai versetti 14 e 18 del prologo (si veda anche 3,16.18 e 1Gv 4,9) e che evita tutto il riferimento al resto della creazione. Il Logos di Dio si è incarnato in Gesù, dunque Gesù stesso può identificarsi a Dio e quando ci parla lo fa in quanto Logos di Dio incarnato. La personalità di Gesù-uomo si nasconde dietro quella di Gesù-Logos di Dio»

«Questa Parola è rivolta verso (*pros* + acc) <u>Iddio (con l'art., il Padre nel NT</u>), quasi domandando di essere pronunciata per dare origine alla "comunicazione di Dio". La Parola era tutt'uno con Dio che si comunicava, <u>era Dio (senz'art. per evitare la confusione col Padre, cfr. 20,28</u>) e non solo divina» (BPM)

Uno studioso di Glasgow presenta una spiegazione molto interessante e chiara di come tradurre *theós* senza l'articolo determinativo:

«In un caso come questo noi non possiamo fare altro che andare ai termini greci che sono "theós en hó lógos". Hó è l'articolo determinativo, il, e si può vedere che c'è un articolo determinativo con "lógos", ma non con "theós". Quando in greco due nomi sono congiunti dal verbo "essere", e quando ambedue hanno l'articolo determinativo, si intende che l'uno sia identificato pienamente con l'altro; ma quando uno di loro è senza l'articolo, diventa più un aggettivo che un nome, e descrive piuttosto la classe o sfera di appartenenza dell'altro. Un esempio potrebbe rendere l'idea. Se

<sup>508</sup> Walter Kasper, Il Dio di Gesù Cristo, Queriniana, Brescia 1987, 242.

<sup>&</sup>lt;sup>509</sup> Oscar Cullmann, Cristologia del Nuovo Testamento, Il Mulino, Bologna 1970, 396-397

<sup>&</sup>lt;sup>510</sup> Cfr. Marie-Emile Boismard, ALL'ALBA DEL CRISTIANESIMO. Prima della..., 111

dico "Il predicatore è *l'uomo*" identifico il predicatore con l'uomo, una persona specifica che ho in mente se, invece, non metto l'articolo dicendo "Il predicatore è *uomo*" quello che voglio dire è che il predicatore è classificato come uomo, nella sfera della virilità è un essere umano. Così come nell'ultima frase di 1,1 Giovanni non ha messo l'articolo prima di "theós", "Dio". Il lógos, perciò non è identificato come Dio o con Dio; la parola "theós" è divenuta aggettivo e descrive la sfera di appartenenza del lógos. Perciò possiamo dire che il lógos appartiene alla stessa sfera di Dio, pur senza essere identificato con Dio»<sup>511</sup>

Sulla mancanza dell'articolo davanti a *theòs* in riferimento a *o lògos*, è altresì acuta e precisa l'osservazione dello studioso Wilbur N. Pickering circa la resa "un dio" della NM. Come più volte ricordato, la mancanza dell'articolo determinativo in greco enfatizza la qualità inerente al nome *dio*, come nel nostro caso, ma, continua lo stesso studioso, «grammaticalmente la costruzione è ambigua, così coloro che vogliono negare l'essere Dio di Cristo, traducono naturalmente "un dio". Dal momento che Giovanni chiarirà che <u>Cristo è proprio vero Dio, capiamo che lui enfatizza proprio quella qualità</u>. <u>Un traduttore preciso cercherà di comprendere ciò che l'autore intendeva, così io direi che la Traduzione del Nuovo Mondo qui non è fedele</u>. Ma c'è un'altra considerazione. Se Giovanni avesse usato l'articolo determinativo avremmo avuto un'equazione (in greco): la Parola=il Dio, il che eliminerebbe la Trinità. Così Giovanni non ha potuto scrivere "il Dio". Parlerà di Cristo stesso specificando che il Padre e il Figlio sono due persone distinte»<sup>512</sup>

È con questa osservazione, ad esempio, che va letta e compresa la stessa ED, citata da Felice, in quanto mentre nella parte letterale recita "... e <u>un dio</u> era il Verbo", nell'inglese corrente invece riporta giustamente "... e il Logos era <u>Dio</u>".

Data l'impossibilità di reperire tutti gli studi citati da Felice, ne accennerò solo ad alcuni. Come al solito prima riporto la citazione di Felice e poi quella "completa":

A pag. 249 è citato così il Dizionario biblico del McKenzie:

- o «Dio "... A rigor di termni Gv 1,1 dovrebbe essere tradotto così: <<La parola era con il Dio (= il Padre), e la parola era un essere divino>>...". Dizionario Biblico (1981) John McKenzie, Cittadella Editrice, quarta edizione. A cura di Bruno Maggioni © by Cittadella Editrice, Assisi. Pag. 251»<sup>513</sup>
- «Nelle parole di Gesù e in buona parte del resto del NT il Dio d'Israele (gr. ho theos) è il Padre\* di Gesù Cristo. Per questo motivo il titolo ho theos, che indica il Padre come realtà personale, nel NT non si applica a Gesù stesso; Gesù è il Figlio di Dio (cioè di ho theos). Si tratta di una consuetudine e non di una regola, dato che il nome qualche volta è applicato anche a Gesù. A rigor di termini Gv 1,1 dovrebbe essere tradotto così: «La parola era con il Dio (= il Padre), e la parola era un essere divino». Tommaso apostolo invoca Gesù con i titoli che appartengono al Padre: « Mio Signore e mio Dio» (Gv 20,28). «La gloria del nostro grande Dio e Salvatore» che deve manifestarsi non può essere che la gloria di Gesù (Tt 2,13). L'identità di Gesù con il Padre è chiaramente espressa, senza il titolo, in Gv 10,30: «Io e il Padre siamo uno»... È ovvio che questo uso di ho theos riguarda la distinzione personale del Padre e del Figlio, non la divinità, cioè non la figliolanza divina di Gesù Cristo». <sup>514</sup>

Solo ora, leggendo tutta la citazione nel suo contesto e soprattutto facendo attenzione al grassetto,

<sup>&</sup>lt;sup>511</sup> Cfr. Jesus As They Knew Him, di William Barclay, professore del Trinity College di Glasgow

<sup>512</sup> Cfr. www.walkinhiscommandments.com

<sup>&</sup>lt;sup>513</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 249

<sup>&</sup>lt;sup>514</sup> DBMk, 251

capiamo cosa significhi "la parola era un **essere divino**": "essere divino" non nel senso "mitico" dell'antica Grecia quasi si stesse parlando di un semidio, un dio secondario, un super-uomo, o come rende la *NM* "un dio". <sup>515</sup> L'essere divino di cui parla McKenzie, è la deità che è posseduta in comune tra ho theos e il verbo Gesù. Così come "avere" un essere umano significa essere uomoldonna, "avere" un essere divino significa essere *Dio*.

Approfondimenti e studi di altri autori sono elencati sotto

- Xavier Lèon-Dufour, Lettura dell'Evangelo secondo Giovanni (capitoli 1-4), Paoline
- Parola di Dio, in *Dizionario di Teologia Biblica*, Xavier Lèon-dufour, Marietti
- Logos, in Dizionario Biblico, Herbert Haag, Società Editrice Internazionale
- Commentario Teologico del Nuovo Testamento, *Il vangelo di Giovanni*, Rudolf Schnackenburg, Paideia Editrice
- J. Mateos J. Barreto, *Il Vangelo di Giovanni*, Cittadella Editrice, Assisi 1982
- Raymond E. Brown, Giovanni, Commento al vangelo spirituale, Cittadella editrice, Assisi
- Giovanni, traduzione e commento di Rinaldo Fabris, Borla
- Filippo Chinnici, Nuovo Testamento, Il Vangelo di Giovanni, Traduzione Interlineare Greco-Italiano; www.adivasto.it/esegesi/interlineare.pdf
- Il Vangelo secondo Giovanni, commento di Hermann Strathmann, Paideia Editrice
- Verbum Salutis, Vangelo secondo San Giovanni, di Alfredo Durand S.J., Studium, Roma
- L'Evangelo secondo Giovanni, Alfred Wikenhauser, Morcelliana, Brescia 1968
- Corso Completo di Studi Biblici, *Il Messaggio della Salvezza* IV edizione, Elle Di Ci, Leumann, TO
- Salvatore Alberto Panimolle, L'Evangelista Giovanni, pensiero e opera letteraria del quarto evangelista, Borla, Roma
- Evangelo secondo Giovanni, di Gianfranco Nolli, Libreria Editrice Vaticana

Molto chiaro e lapidario anche il *Nolli*, spesso e volentieri citato a sproposito:

«Con questa frase Gv sorpassa tutte le affermazioni sul Logos espresse tanto dai Greci quanto dall'AT e da Filone: egli solo, per primo, afferma categoricamente che la natura del Logos è perfettamente divina come quella di Jahvè». 516

Ecco perché, da solo, questo primo versetto enuncia espressamente tre verità fondamentali del dogma cristiano: personalità, eternità e divinità del Verbo. Il lettore è iniziato al grande mistero della vita divina: un solo Dio in tre persone.<sup>517</sup>

Lo stesso dicasi per il Boismard: «Come è possibile che il Logos sia allo stesso tempo distinto da Dio, poiché era "presso" Lui, ed identico a Dio?... Abbiamo già tutti gli elementi che permetteranno di formulare i primi due articoli della fede trinitaria: non v'è che un solo Dio, ma in questo Dio occorre distinguere il Padre e il Logos da lui generato» 518

<sup>&</sup>lt;sup>515</sup> L'omissione dell'articolo non da il diritto di tradurre: *E il Verbo era un dio*, con il senso di una partecipazione limitata della natura divina, come se il Verbo non fosse che un dio secondario e subordinato. Cfr *Verbum Salutis, Vangelo secondo San Giovanni*, commento di Alfredo Durand S.J., Studium, Roma, 77-78

<sup>&</sup>lt;sup>516</sup> Nolli, Evangelo secondo Giovanni..., 2

<sup>&</sup>lt;sup>517</sup> Cfr Verbum Salutis,...77 - 78

«Si faccia pure avanti adesso un qualsiasi infedele ariano, e mi venga a dire che il Verbo di Dio è stato fatto. Com'è possibile che il Verbo sia stato fatto, quando Dio ha fatto ogni cosa per mezzo del Verbo? Se lo stesso Verbo di Dio è stato fatto, per mano di quale altro Verbo è stato fatto? Se tu dici che c'è un Verbo del Verbo, per mezzo del quale quest'ultimo è stato fatto, ebbene allora io lo dico il Figlio unico di Dio. Se invece tu dici che non c'è nessun Verbo del Verbo, devi riconoscere che non può essere stato fatto colui per mezzo del quale tutto è stato fatto. Né può essersi fatto da se stesso colui per mezzo del quale tutto è stato fatto. Credi, dunque, alle parole dell'evangelista. Egli avrebbe potuto esprimersi così: -In principio egli fece il Verbo- alla stessa maniera in cui Mosè poté dire: "In principio Dio fece il cielo e la terra", ed enumerare le opere della creazione così: "Dio disse: sia, e fu fatto" se una parola fu detta, chi fu a dirla? Senza dubbio Dio. E che cosa è stato fatto? Una creatura. Ora, tra Dio che dice questa parola e la creatura che è stata fatta, che cos'è ciò per cui fu fatta la creatura, se non il Verbo? Infatti Dio disse: "Sia, e fu fatto". Questo è il Verbo che non conosce mutamenti. Tutto ciò che per mezzo del Verbo è stato fatto, è soggetto a mutamenti: egli resta immutabile» <sup>519</sup>

### **GIOVANNI 1,14**

E la Parola è divenuta carne e ha risieduto tra noi, e abbiamo visto la sua gloria, **una gloria tale che** appartiene a <u>un figlio unigenito da parte di un padre</u>; ed era pieno di immeritata benignità e verità (NM)

Riporto subito la KIT, perché soprattutto la traduzione letterale sarà fondamentale per la nostra analisi nel confronto con l'italiano della NM:



Gv 1,14

seguendo l'inglese letterale sottolineato sotto il testo greco leggiamo così:

«... abbiamo visto la gloria di lui, gloria come di unigenito (uno) a fianco del padre, pieno di... »

Allo stesso modo rendono sostanzialmente le altre interlineari, IBE, ED, TIV, IDO "gloria come di unigenito dal padre".

Come si vede mentre la traduzione letterale in inglese, sufficientemente semplice, chiara e lineare è fedele al greco, quella in italiano (che segue l'inglese di fianco) "una **gloria tale che appartiene a un figlio unigenito da parte di un padre**" è "elaborata", ma soprattutto si allontana dal senso del greco. La NM infatti trasforma l'affermazione in semplice paragone: il rapporto che intercorre tra l'Unigenito e il Padre è paragonato a quella tra un figlio unigenito e suo padre.

E poi tra l'altro, quale gloria 'tale' o 'speciale' potrebbe mai avere un comune figlio da parte di suo padre?

<sup>&</sup>lt;sup>518</sup> Marie-Emile Boismard, *ALL'ALBA DEL CRISTIANESIMO*. *Prima della nascita dei dogmi*, PIEMME, Casale Monferrato 2000, 109, 155

<sup>&</sup>lt;sup>519</sup> Commento al Vangelo di San Giovanni, Città Nuova 1° vol., 1965, 26-27

Bene rende il senso la TILC «Noi abbiamo contemplato il suo splendore divino. È lo splendore del Figlio unico di Dio Padre»

Riguardo all'idea di paragone veicolata dalla NM, Felice soffermandosi sul termine ὡς (come, inglese as) sostiene che esso in questo passo abbia un valore comparativo o di paragone, e non confermativo come invece dicono i critici della NM. Continua inoltre dicendo che, come di consueto, alcune versioni della Bibbia, i dizionari di greco citati, ma particolarmente il Nolli sostengono il punto di vista della NM che sembra essere il più corretto. 520

Vediamo subito come Felice cita il Nolli a difesa della sua tesi, per poi confrontare la fonte originale con le parti in rosso omesse:

- O « ως ... indica una semplice somiglianza..." Evangelo secondo Giovanni, a cura di G. Nolli (1986) Libreria Editrice Vaticana»<sup>521</sup>
- « ὑς forma avverbiale che perciò mette in relazione, con varie sfumature, ciò che segue a ciò che precede: indica una semplice somiglianza, spesso soltanto tale per giudizio soggettivo come; ha anche valore di congiunz subordin temporale non appena, quando. Qui non indica paragone (non è comparativo), ma diventa modo per affermare che la persona possiede in alto grado la qualità di cui si tratta ( ὑς confermativo): quale primogenito, nella sua qualità di» (Nolli)

Come fa Felice a dire che il Nolli sostiene il punto di vista della NM se dice esattamente tutto il contrario? ὡς infatti, continua Nolli nella citazione tagliata, non indica affatto un paragone, non è comparativo, si tratta di un ὡς confermativo, proprio ciò che la NM e Felice negano.

Nolli, dunque, in verità dice giusto il contrario! Questa è forse scientificità o serietà da parte di Felice?

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>523</sup>

#### Accuratezza nelle affermazioni

«I testimoni di Geova sono un'organizzazione di verità. Dovremmo voler dichiarare la verità ed essere sempre assolutamente accurati in tutti i particolari. Questo si dovrebbe fare non solo riguardo alle dottrine ma anche nelle citazioni, in ciò che diciamo intorno ad altri o nel modo in cui li rappresentiamo, e negli argomenti che implicano dati scientifici o notizie di cronaca. Le affermazioni errate fatte a un uditorio possono essere ripetute e l'errore può essere ingrandito. Le inesattezze che sono riconosciute da un uditorio suscitano dubbi in quanto all'autorità dell'oratore su altri punti, forse mettendo anche in dubbio la veracità del messaggio stesso» 524 (il grassetto è mio)

Anche le citazioni del Romizi (Zanichelli) e Liddell e Scott sono incomplete, in quanto dai due dizionari emergono innumerevoli applicazioni di ώς a secondo dei casi:

o - «ὡς 1) CONGIUNZIONE COMPARATIVA: come... - Vocabolario Greco Italiano etimologico e ragionato (2001) Zanichelli»<sup>525</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>520</sup> Cfr. La Traduzione del Nuovo Mondo..., 271

<sup>&</sup>lt;sup>521</sup> *Idem*, 270

<sup>522</sup> Nolli, Evangelo secondo Giovanni..., 13

<sup>523</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

<sup>&</sup>lt;sup>524</sup> Manuale per la Scuola..., 110, § 10,11

<sup>525</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 270

- «ὡς 1) CONGIUNZIONE COMPARATIVA: come... | come, in quanto, relativamente a... era un buon parlatore in quanto Spartano, tenendo conto che era uno Spartano (Tucidide)...»<sup>526</sup>
- O «ὡς… paragonato a… come, in qualità di…" Dizionario Illustrato Greco Italiano (1982) Liddell e Scott»<sup>527</sup>
- «ὡς... paragonato a... come... in qualità di... veramente, in verità» 528

Per quanto riguarda il latino "quasi" della Vulgata, citata da Felice, è possibile renderlo in italiano anche "come se", "come". 529 Un altro dizionario dice: «quasi..., quasi, come, come se... 530

Ecco cosa dicono altri studiosi. Un dizionario alla voce  $\delta \varsigma$  dopo aver presentato con altri esempi il suo valore comparativo, più avanti riporta: «3. In altri passi  $\delta \varsigma$  introduce la caratteristica valida nel contesto: a) caratteristiche reali: Gv 1,14... »<sup>531</sup>

«L'evangelista ha voluto esaltare la speciale gloria che aspetta al Figlio di Dio; perciò l'  $\dot{\omega}\varsigma$  (come) non ha significato attenuante, non stabilisce un confronto ma definisce la "gloria" con più precisione, ne esprime la qualità particolare»<sup>532</sup>

«Il termine  $\dot{\omega}\varsigma$  non significa "come se", non comporta nessun paragone, ma afferma che la gloria fornisce la prova valida, vera della filiazione unica di Cristo»<sup>533</sup>

«Gloria (che ha) come unigenito dal Padre: "come" (greco  $\dot{\omega}\varsigma$ ): questa preposizione, tradotta dalla Volgata quasi, non ha valore comparativo, ma asseverativo, essa indica una qualità del soggetto e va intesa nel modo seguente: la gloria che è propria e compete all'Unigenito, attribuito a Gesù solo da Giovanni; il termine richiama l'ebraico jahid (unico, diletto), mette in evidenza il carattere singolare e unico della figliolanza del Verbo (Figlio unico, Figlio diletto)» $^{534}$ 

«Non "come", ma davvero. Gloria DAVVERO dell'unigenito (venuto) da presso il Padre. (Gv. 1,14) Liberati... con il sangue prezioso di Cristo VERO agnello senza difetti. (IPt. 1,10) Noi fungiamo da ambasciatori per Cristo: è REALMENTE Dio che esorta per mezzo nostro. (2Cor. 5,20). In tutti e tre i testi ho riprodotto la versione della CEI, cambiando soltanto la resa della forma avverbiale  $\dot{\omega}\varsigma$  - derivante dal pronome relativo  $\ddot{\sigma}\varsigma$  - che in CEI è sempre "come". L' uso di  $\dot{\omega}\varsigma$  come particella comparativa è frequente con sfumature diverse:

"Il giorno del Signore così verrà come un ladro di notte" (1Tess. 5,2); "Non come voglio io..." (Mt. 26,39), ecc. Ma altrettanto certissimo è un altro uso, anche presso i classici, di ὡς: "introduce la caratteristica qualità di una persona, cosa, azione, cui si fa riferimento nel contesto" (Bauer-Arndl, Lexicon). In latino corrisponde a utpote. Tale uso si ha anche in ebraico con il ke "come", in tal caso dai grammatici definito "ke veritatis" ("il come della realtà"): "Diedi il governo a ... perché (così giustamente, CEI; ebr. Ke "in quanto") uomo fedele..." (Ne. 7,2); ecc. In casi simili l'italiano come è certo non pertinente, perché suggerisce solo una somiglianza, mentre si tratta di realtà. Sarebbe

<sup>526</sup> Zanichelli-Romizi, 1485

<sup>527</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 270

<sup>&</sup>lt;sup>528</sup> Liddell e Scott..., 1446

<sup>&</sup>lt;sup>529</sup> Giuseppe Pittàno, *DIZIONARIO latino-italiano italiano-latino*, Mondatori, Verona 1977, 713

<sup>&</sup>lt;sup>530</sup> Angelini G., Marinaro C., *Dizionario Latino* a cura di Raffaele Giovini, Dante Alighieri, Perugina 1985, 982

<sup>&</sup>lt;sup>531</sup> *DENT*, 2007

<sup>&</sup>lt;sup>532</sup> Rudolf Schnackenburg, *Il Vangelo di Giovanni*, Paideia, Brescia 1973, vol. I, 343.

<sup>&</sup>lt;sup>533</sup> Van Den Busche, *Giovanni*, Cittadella, Assisi 1970, 113.

<sup>&</sup>lt;sup>534</sup> Cfr *Il Messaggio della Salvezza, Nuovo Testamento Vangeli* = Corso completo di Studi Biblici, Elle Di Ci, Leuman, 889

facilissimo moltiplicare gli esempi: "Nessuno di voi abbia a soffrire in quanto (CEI "come") omicida..." (1Pt. 4,15); "In quanto (CEI "come") bambini appena nati..." (1Pt. 2,2); "Dò un consiglio in quanto (CEI "come uno che") ho ottenuto misericordia dal Signore" (1Cor. 7,25); "In ogni cosa ci presentiamo da veri (CEI "come") ministri di Dio" (2Cor. 6,7); ecc. ecc.» <sup>535</sup>

#### **GIOVANNI 1,18**

Nessun uomo ha mai visto Dio; l'unigenito dio che è **nel**[la **posizione del**] **seno** <u>presso il Padre</u> è colui che l'ha spiegato (NM)

Anche in questo caso la KIT ci aiuterà nell'analisi

| 'lησοῦ<br>Jesus       | Χριστοῦ<br>Christ   | έγένετ<br>came to | o. 18            | θεὸν<br>God              | οὐδεὶς<br>no one                                         | to be through Jesus<br>Christ. 18 No man |
|-----------------------|---------------------|-------------------|------------------|--------------------------|----------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| ἑώρακεν<br>has seen   | πώπα<br>at any t    | ime;              | μονος<br>only-be | γ <b>εν</b> ὴς<br>gotten | θεὸς<br>god                                              | has seen God at any time; the only-      |
| the (one)             | ὢν είσ<br>being int | ο the b           | όλπον<br>osom    |                          | πατρὸς<br>Father                                         | begotten god who is in                   |
| έκεῖνος<br>that (one) | έξηγής<br>explair   |                   |                  |                          | with the Father is<br>the one that has<br>explained him. |                                          |

Gv 1,18

È interessante notare che mentre la traduzione letterale inglese rende esattamente il testo greco «18 Dio nessuno l'ha visto in nessun tempo; l'unico dio generato quello *essente nel seno del Padre* quello l'ha spiegato», quella nell'inglese corrente a fianco e in italiano cambia con "**nel[la posizione del] seno** presso il Padre".

Come giustamente le parole "la posizione del" sono inserite tra le parentesi quadre ad indicare che non fanno parte del testo, così si sarebbe dovuto inserire anche il termine "presso" (with) anch'esso assente nel testo greco.

È vero che quando si traduce, cioè si rende meglio in un'altra lingua il pensiero di un autore, talvolta può essere indispensabile specificare allegando qualche elemento, ma in questo caso si nota, a ragione, che l'aggiunta di tali parole non servono se non a confondere il lettore e a cambiare il senso del testo greco.

L'espressione ὁ ὢν εἰς τὸν κόλπον infatti, è tradotta dalla stragrande maggioranza delle versioni "che è nel seno del Padre", mentre la versione NM è unica.

Felice ritiene che le contestazioni nei confronti della NM sono infondate perché non deriverebbero dall'originale greco ma dalla sua errata traduzione in latino. Infatti, continua Felice,  $\varepsilon i \varsigma$  è una preposizione che quando, come in questo caso, regge l'accusativo ( $\tau o v \kappa o \lambda \pi o v$ ), indica moto, direzione, (verso), e non in, dentro, che sarebbe giusto se ci fosse il dativo preceduto dalla preposizione  $\dot{\varepsilon} v$ . The sarebbe giusto se ci fosse il dativo preceduto dalla preposizione  $\dot{\varepsilon} v$ . The sarebbe giusto se ci fosse il dativo preceduto dalla preposizione  $\dot{\varepsilon} v$ .

«εἰς 5. Particolarità grammaticali (ebraismi). a) εἰς invece di ἐν... Gv 1,18: εἰς τὸν κόλπον "nel seno"»<sup>537</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>535</sup> Gino Bressan F.D.P., FRAGMENTA NE PEREANT, minuzie di filologia biblica (a cura dell'Istituto Teologico "Don Orione"), Roma 1995, 39-40.

<sup>&</sup>lt;sup>536</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 274

<sup>&</sup>lt;sup>537</sup> DENT, 1060

«εἰς in ellen comincia a diminuire la distinzione tra moto (εἰς) e quiete (ἐν) ed εἰς invade il campo di ἐν, senza per questo suggerire necessariamente l'idea di moto: in, nel. La preposiz indica direzione, moto cioè uno stato attivo, non fermo e immobile come indicherebbe ἐν: fra il Padre e l'Unigenito c'è un rapporto attivo e vitale»<sup>538</sup>

«Gv. 1,18 del Logos-Figlio dice: ὁ ὢν εἰς τὸν κόλπον τοῦ πατρὸς, "che sta nel seno del Padre"»<sup>539</sup>

«Che è nel seno del Padre: Tale espressione denota una intimità perfetta, una comunione di vita; analogamente in 13,23~Gv fa notare non senza un particolare significato che il discepolo amato aveva il capo reclinato sul petto di Gesù durante l'ultima cena»  $^{540}$ 

Si può dire che l'espressione ὁ ἀν εἰς τὸν κόλπον, essere nel seno, riprenda sostanzialmente il senso di πρὸς con, presso di 1,1; essa è una delle preposizioni più frequenti, esprime l'idea di innanzi, presso (anche senza senso di movimento), in relazione a. Serve a indicare l'esistenza del Logos in relazione a Dio... Notiamo che mentre  $\pi$ αρά indica uno stare accanto, abitare insieme,  $\pi$ ρὸς esprime una vicinanza più intima (non però una fusione fino all'identità), una relazione più profonda. <sup>541</sup>

«*Nel seno del Padre*: l'espressione metaforica non indica contenenza, bensì intimità; Dio unigenito (cioè l'Unigenito che è Dio) penetra tutta l'intimità del Padre e ne conosce pienamente il mistero...; egli infatti è presente nel Padre *ab aeterno* ("che è": designa una presenza permanente)»<sup>542</sup>

Dopo queste precisazioni, ciò che è evidente è la difficoltà da parte di Felice ad accettare il profondo senso e significato di questo versetto, e non l'errata traduzione della Vulgata "in sinu Patris", che, contrariamente a quanto pensa Felice, è esatta e focalizza bene il pensiero di Giovanni. Ecco come rendono le altre interlineari:

| θεὸν | οὐδεὶς  | έώρακεν       | πώποτε· | μονογενής      | θεὸς       | ό ὢν      | είς | τὸν | κόλπον | τοῦ | πατρὸς      |
|------|---------|---------------|---------|----------------|------------|-----------|-----|-----|--------|-----|-------------|
| Dio  | nessuno | ha visto      | mai;    | l'unigenito    | Dio        | l'essente | nel | il  | seno   | del | Padre (TIV) |
| Dio  | nessuno | (lo) ha visto | mai;    | (l') unigenito | Dio        | essente   | in  |     | seno   | del | Padre (IBE) |
| Dio  | nessun  | l'ha visto    | mai;    | un/l'unigenito | Dio/Figlio | che è     | nel |     | seno   | del | Padre (IDO) |
| Dio  | nessuno | ha visto      | mai;    | unigenito      | Figlio     | che è     | nel |     | seno   | del | Padre (ED)  |

### **GIOVANNI 10,17-18**

Per questo il Padre mi ama, perché cedo la mia anima affinché la **riceva** di nuovo. Nessuno me l'ha tolta, ma la cedo di mia propria iniziativa. Ho l'autorità di cederla, e ho l'autorità di **riceverla** di nuovo. Su ciò ho ricevuto comandamento del Padre mio (NM)

Vediamo subito come rendono dal testo greco le interlineari:

<sup>&</sup>lt;sup>538</sup> Nolli, Evangelo secondo Giovanni..., 17

<sup>&</sup>lt;sup>539</sup> DENT, 72-73

<sup>&</sup>lt;sup>540</sup> GCB, 1379

<sup>&</sup>lt;sup>541</sup> Cfr. Nolli, Evangelo secondo Giovanni..., 1

<sup>542</sup> Il Messaggio della Salvezza 4..., 894

...perché io pongo la vita di me per di nuovo **prendere** essa... potere ho di porre essa e potere ho di nuovo **riprendere** essa... questo il comando **ho ricevuto** dal il Padre (IBE)

perché io metto la vita mia, affinché di nuovo **riprenda** essa... potestà ho di riporre essa e potestà ho di nuovo di **riprendere** essa; questo ordine **ho ricevuto** dal Padre (TIV)

...perché io pongo la vita di me per di nuovo **ricevere** essa... potere ho di porre essa e potere ho di **ricevere** di nuovo essa... questo il comando **ho ricevuto** dal il Padre (ED)

... perché io dò la mia vita (lett. anima) per **prenderla** di nuovo... ho potere di darla ed ho potere di **prenderla** di nuovo; **ricevetti** questo comandamento dal Padre mio» (IDO)

Viene esaminato in questo versetto il verbo λαμβάνω. Come dice Felice, l'appunto dei critici mosso alla NM è dovuto al fatto che tale verbo è sempre reso "ricevere" mai "riprendere o prendere" come altre versioni.

Intanto le versioni che rendono λαμβάνω come la NM (*ricevere* e non *riprendere* o *prendere*) sono un'esigua parte (ED, TIV), mentre la stragrande maggioranza rende sempre *riprendere* e questo non è un segnale di poco conto, come si può notare:

Riprendo... potere di riaverla, TILC, ND riprenderla... riprenderla TOB, BLM, IBE, NVP, GA3, RI, GCC, NA, NR, PIB, CON, CEI, 71 CEI, 08 TIV, SBTI, IDO, UTET, GL, RL, SBT, SBA, SBS, MA, BPM riceverla... di riceverla ED, TIV

Inoltre è riduttivo, nonché lesivo dei dizionari, riportare solo il senso passivo di λαμβάνω come ha fatto Felice; come al solito controlliamo le sue citazioni aggiungendo in rosso le eventuali parti mancanti

```
1) ο - λαβή ... [λαβεῖν] il ricevere...". – Vocabolario Greco-Italiano (1967) L. Rocci • «λαβή ... [λαβεῖν] il ricevere...- b) presa»<sup>543</sup>
```

Felice qui non solo cita  $\lambda\alpha\beta\dot{\eta}$  che è fuori luogo, evita inoltre di riportare tra le possibili accezioni anche quella di *presa*, che evidentemente dà fastidio alla sua tesi. Comunque sia controlliamo cosa dice il Rocci alla voce  $\lambda\alpha\mu\beta\dot{\alpha}\nu\omega$ :

```
«λαμβάνω... - I. prendo, piglio, afferro... II. - ricevo... accetto» 544
```

- 2) ο λαμβάνω... ricevere... II. Ricevere: 1) ricevere in dono...". Dizionario illustrato Greco-Italiano (1982) Liddell e Scott
- «λαμβάνω... il sign. orig. della parola è duplice: in un senso (più attivo) prendere; nell'altro (più passivo) ricevere. A. prendere: 1. afferrare... pigliare... II. ricevere: 1. ricevere in dono»<sup>545</sup>
- 3) «λαμβάνω… **1** attivo (con fut. medio)… prendere, afferrare… impadronirsi… medio: ricevere… accettare»<sup>546</sup>

<sup>544</sup> Idem, 1120

<sup>&</sup>lt;sup>543</sup> Rocci, 1114

<sup>545</sup> Liddell e Scott, 764

<sup>546</sup> GIMontanari

- 4) «λαμβάνω… **prendo**, **afferro**, **mi impadronisco**… specialmente al medio… **prendo**, **afferro**… ma anche: ricevo»<sup>547</sup>
- 5) «λαμβάνω... prendere, cogliere, afferrare; ricevere, ottenere... riprendere» 548
- «Qui Gesù vuol sottolineare che l'atto di dare e riprendere dipende sempre e solo da lui: e a ciò servono mirabilmente i due aor.  $\theta$ e $\hat{\imath}$ v $\alpha$ 0 e  $\hat{\imath}$ v $\alpha$ 1 e  $\alpha$ 2  $\alpha$ 3 e  $\alpha$ 4 vuol sottolineare che l'atto di dare e riprendere dipende sempre e solo da lui: e a ciò servono mirabilmente i due aor.  $\theta$ 6  $\alpha$ 0 e  $\alpha$ 0
- «a) *lambànō* nel senso di *prendere* (prevalentemente all'attivo)... In senso teologico: Gesù ha il potere di riprendere la vita (Gv 10,18)... b) *ricevere* (per lo più al passivo)... a) Anche Gesù riceve: la sua missione, lo Spirito, la potenza (Gv 10,18)... si assoggetta alla morte dei peccatori e compie la missione ricevuta dal Padre (Gv 10,18)»<sup>550</sup>

«La sua morte non è né un caso né un infortunio... È un atto volontario, come abbiamo visto (8,21) e come dimostrerà tutta la passione... Egli abbandona la sua vita e la riprende, esattamente come ci si leva le vesti per indossarle di nuovo (13, 4.12). L'attenzione è concentrata sulla libertà e il potere, sul diritto che ha Gesù di disporre della sua morte e della sua resurrezione... Giovanni mette l'accento su questa "risurrezione di sua autorità" per tagliar corto allo scetticismo che poteva insidiare i cristiani e che forse sfiorò l'evangelista stesso immediatamente dopo i fatti. Nessuno ha tolto la vita a Gesù; il verbo è all'aoristo: per Giovanni la morte è un fatto del passato (cfr. 8,29)» 551

«18 *Nessuno... nuovo*: il racconto giovanneo della passione sottolineerà particolarmente questa sovrana libertà di Gesù»<sup>552</sup>

### «Offrire la propria vita (10,17-18)

Molti commentatori hanno cercato di attenuare la forza finalistica del v. 17, « Io offro la mia vita per poi riprenderla di nuovo » (p. es., Lagrange, p. 283); essi si sentono a disagio al pensiero che Gesù offrisse la sua vita col calcolato proposito di riprenderla poi di nuovo. Questo significa non comprendere che nel pensiero del NT la resurrezione non è una circostanza che segue la morte di Gesù ma il complemento essenziale della morte di Gesù. Nel pensiero giovanneo, in particolare, la passione, morte, resurrezione e ascensione costituiscono l'unica, indissolubile azione salvifica del ritorno al Padre. Se Gesù deve dare la vita per mezzo dello Spirito, egli deve risorgere (7,39); e quindi la resurrezione è veramente lo scopo della sua morte. Come sentiremo in 12,24, il chicco di grano deve morire, ma muore per poter germogliare di nuovo e dare frutto. Notiamo che in entrambi i vv. 17 e 18 è Gesù stesso che riprende di nuovo la sua vita. La fraseologia normale del NT non è che Gesù risorse dai morti ma che il Padre lo risuscitò (Atti 2,24; Rm 4,24; Ef 1,20; Eb 11,19; 1 Pt 1,21; vedi anche Nota a 2,22). Ma poiché nel pensiero giovanneo il Padre e il Figlio hanno lo stesso potere (10,28-30), fa poca differenza se la resurrezione è attribuita all'azione del Padre o del Figlio. Questa è una intuizione teologica profonda, di cui la successiva 'teologia trinitaria farà tesoro. Il v. 18 parla del comando o comandamento divino, e questo è un tema che ricorrerà spesso nei capitoli seguenti. Il "comando" del Padre copre la stessa area che la « volontà » del Padre: esso riflette il legame d'amore che esiste tra il Padre e il Figlio; implica la missione e la morte obbediente del

<sup>547</sup> Zanichelli-Romizi, 740

<sup>548</sup> Buzzetti, 94

<sup>549</sup> Nolli, Evangelo secondo Giovanni..., 389

<sup>&</sup>lt;sup>550</sup> DCBNT, 1409

<sup>&</sup>lt;sup>551</sup> Henri Van den Bussche, Giovanni. Commento al Vangelo spirituale, Cittadella, Assisi, 385

<sup>&</sup>lt;sup>552</sup> NAT, 283

Figlio; porta la vita agli uomini (12,49-50; 14,31). Coloro che seguono il Figlio devono anche accettare il comandamento divino e far sì che si veda nella loro vita l'amore che esso riflette (13,34; 15,12.17); se il comando del Padre ha portato il Figlio a offrire la sua vita per gli uomini, l'accettazione di questo comando da parte dei seguaci di Gesù suggerisce la disponibilità da parte loro a offrire la propria vita l'uno per l'altro (15,13). Il versetto 18 descrive sia la morte di Gesù che la sua resurrezione come ordinate dal Padre; questa è la prova decisiva che, quando Gesù offre la sua vita per riprenderla poi di nuovo, il suo non è un motivo egoistico. È il Padre che ha voluto che la morte di Gesù portasse alla resurrezione e al ritorno a lui» 553

«πάλιν λαμβάνω riprendere indietro: Gv 10,17»<sup>554</sup>

Il discorso è molto chiaro: se la NM rende sempre  $\lambda \alpha \mu \beta \dot{\alpha} \nu \omega$  in senso passivo, è perché vuole sminuire la divinità di Gesù, il quale subisce dal Padre la potenza della resurrezione; ma questa tesi è smentita dalla stesse citazioni che Felice appositamente censura.

Un'ultima considerazione non di ordine lessicale ma logico: che autorità può mai essere quella di poter "ricevere qualcosa" come dice la NM? Il "ricevere" qualcosa è segno solo di dipendenza da qualcun altro che elargisce. L'esercizio di autorità casomai si esplica nel decidere di poter *dare* o *riprendere* qualcosa, proprio come ha fatto Gesù.

# **GIOVANNI 14,9**

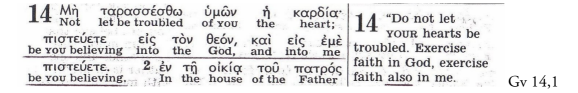
Chi ha visto me, ha visto [anche] il Padre (NM)

È bene ricordare subito che nel versetto in questione la parola *anche* non fa parte del testo greco; ciò infatti è segnalato dalla NM che la inserisce giustamente tra le parentesi quadre. Anche se la sua presenza o la sua assenza non cambia sostanzialmente il senso, è comunque un'aggiunta superflua perché il testo è già per sé sufficientemente chiaro.

```
with you
              I am and not you have known
                                                        know me? He that has
                                                         seen me has seen the
Φίλιππε; ὁ ἑωρακὼς ἐμὲ ἑώρακεν τὸν Philip? The (one) having seen me has seen the
                                                        Father [also]. How is
                                                        it you say, 'Show us
the Father'? 10 Do
πατέρα πῶς σὺ
                                   Δείξον
                                                   τὸν
                        λέγεις
                                            ήμιν
                 you are saying
                                   Show
                                            to us the
                                                        vou not believe that
                                                                                    Gv 14,9
```

Come si vede mentre nella parte letterale, l'inglese segue fedelmente il greco, nella colonna a fianco si nota l'agginta di *also* (anche) tra parentesi quadre. ED, IDO, IBE e TIV come nessuna delle versioni bibliche, ad eccezione della PIB, riporta la parola *anche*.

Interessante notare come la NM rende invece Gv 14,1; ecco il documento fotografico



<sup>553</sup> Cfr. Raymond E.Brown, Giovanni. Commento al..., 520-521

<sup>554</sup> DENT II, 730

Mentre l'inglese letterale segue di pari passo il greco, abbiate fede in Dio, e in me abbiate fede, nella colonna di destra si nota l'aggiunta di anche (also) senza parentesi: esercitate fede in Dio, esercitate fede anche in me.

La particolarità sta nel fatto che si è reso diversamente la frequentissima congiunzione greca  $\kappa\alpha\iota$ ; l'inglese letterale ha scelto *and* (e), a differenza di quello di destra che ha scritto *aslo* (anche). Sono ambedue versioni legittime in quanto  $\kappa\alpha\iota$  si può rendere in italiano *e* oppure *anche*. Tra le interlineari solo TIV rende *anche*.

Il Nolli così si esprime:

«καὶ congiunz coordin copulativa... e, anche. Pone una coordinaz fra le due proposiz, in modo che la seconda si può anche intendere come proposiz coordin modale... che puoi rendere con un gerundio: Continuate ad avere fede in Dio, continuando ad averla in me... Per Gv la fede in Dio e in Gesù è una sola: se si scuote la fede in Dio, cede anche quella in Gesù»<sup>555</sup>

Riassumendo: la questione fondamentale nella traduzione di passi appena considerati ma anche altri come Gv 12,44, 5,46, non riguarda principalmente l'aggiunta o la mancanza della parola "anche", ma il particolare rapporto che intercorre tra Gesù e il Padre. La stessa MA infatti in Gv 14,9 nel testo riporta la parola "anche": "Filippo, chi vede me, vede anche il Padre".

Ritornando per un attimo a *Gv* 14,9, dall'analisi e dalla traduzione del testo greco "così com'è", infatti, emerge con sufficiente chiarezza l'idea della mutua immanenza e presenza del Figlio nel Padre e del Padre nel Figlio (il medesimo significato lo troviamo ad es. in *Gv* 10,30 'io e il Padre siamo *unoluna cosa sola*').

Il testo evangelico vuol dire: "vedere Gesù è vedere allo stesso modo il Padre". Avendo ben chiaro questo, non fa problema inserire il termine "anche", perché non cambia il senso dell'originale greco; "Chi vede me vede il Padre" e "Chi vede me vede anche il Padre" sono traduzioni equivalenti, dicono cioè la stessa cosa in "modi" diversi; lo stesso discorso vale per "Chi ripone fede in me ripone fede non in me ma in colui che mi ha mandato" e "Chi ripone fede in me ripone fede non solo in me ma anche in colui che mi ha mandato".

Il fatto è che siccome Felice, come gli altri TdG, non crede nella vicendevole presenza del Padre e del Figlio, è necessariamente orientato a difendere l'aggiunta forzata di [anche] (sebbene nel greco non esista), per accentuare sempre di più la distanza tra loro; allo stesso modo è stato necessario tradurre "Io sono *unito* Padre e il Padre è *unito* a me" (NM), invece di "Io sono *nel* Padre e il Padre è *in* me", per annullare la reciproca inabitazione tra Padre e Figlio.

La nota della SBTI così recita: «9. Non perché l'uno sia l'altro, ma perché sono uguali (*Agost.*). Gesù afferma l'unità di natura e la distinzione personale» <sup>556</sup>

«Perché vederlo, contemplarlo, è vedere in lui il Padre, come credere in lui, è credere in colui che lo ha mandato (12, 44-45). Padre e Figlio sono inseparabili: il Figlio ha la sua più profonda essenza nel Padre, e questi si nasconde dietro il Figlio, abita nel Figlio, parla e agisce attraverso il Figlio» <sup>557</sup>

«Gesù non è niente da se stesso o isolatamente; la sua relazione con il Padre è tale che colui che crede in lui, crede allo stesso tempo nel Padre; o ancora, ciò che è lo stesso, chi vede lui, vede in lui il Padre (cf. 10, 38; 13,20; 14,7-11; 5,19-30; 1,18)»<sup>558</sup>

<sup>555</sup> Nolli, Evangelo secondo..., 533

<sup>&</sup>lt;sup>556</sup> SBTI, 1708

<sup>557</sup> Henri van den Busche,... 465

<sup>&</sup>lt;sup>558</sup> TOB, Gv 12,44-45, e), 2451

«Egli [Filippo] non desidera di essere portato nel mondo di là per vedere Dio faccia a faccia ed essere sempre con lui, ma domanda per il tempo presente, mentre è ancora sulla terra, una visione diretta di Dio; può darsi che, chiedendo un simile favore, egli pensi ad una teofania, come quelle che venivano accordate ai profeti. La richiesta dell'apostolo è fuori luogo, poiché Dio è già adesso visibile nelle parole e nelle azioni che si vedono compiute da Gesù. Gesù ha dunque tutte le ragioni per esprimere la propria meraviglia al vedere che Filippo, sebbene sia stato con lui tanto a lungo, non ha ancora capito che vedere lui è lo stesso che vedere il Padre (cfr. 12,45). Se veramente si conosce lui, se cioè, si crede che il Padre è in lui e lui nel Padre, che lui è il Padre sono una cosa sola (10, 30), il desiderio di vedere Dio è già una realtà. Gesù vuol dunque far capire a Filippo che la sua domanda è sciocca, dato che, nel corso della vita terrena, Dio non si può vedere direttamente; in pari tempo gli indica che la visione mediata di Dio basta pienamente... I discepoli non hanno che da credere la mutua presenza del Padre e del Figlio, perché in questo il Padre si renda loro presente» 559

Felice per legittimare l'aggiunta di "anche" nella NM, cita tra le altre versioni la PIB; sebbene tale versione operi allo stesso modo, in nota ne spiega poi il senso dando un significato tutto diverso (cosa che evidentemente Felice evita di riportare); si legge infatti:

«Dio e uomo, Gesù è l'unica via per *andare al Padre*, l'unico nostro mediatore. Egli possiede la identica natura divina del Padre; e perciò è nel Padre, come il Padre è in Lui e gli Apostoli, conoscendo Gesù, la sua dottrina e le sue opere, che sono dottrina e opere del Padre, per fede possono e devono conoscere anche il Padre» <sup>560</sup>

«Il valore escatologico della missione del Figlio dell'Uomo è ancora maggiore dato il contatto personale di Gesù col Padre, attraverso *l'unità di azione e di natura*. *La missione è basata sull'unità di natura*. Quando Gesù viene in nome del Padre (5,43), con un ordine del Padre (10,18) per esprimere la sua parola (12,49) e compiere la sua opera o le opere (4,34), quando egli si occupa esclusivamente della volontà del Padre (4,34; 5,30; 8,29), non è soltanto come l'incaricato di affari che agisce d'accordo con Dio e unito spiritualmente con lui, ma è il Figlio che vive continuamente in comunione di vita col Padre» <sup>561</sup>

# **GIOVANNI 13,31**

```
E quando se ne fu uscito, Gesù disse: "Ora il Figlio dell'uomo è glorificato, e Dio è glorificato riguardo a lui" (NM)
```

Con Gv 13,31 in un certo senso continua il discorso precedente sul particolare rapporto tra il Padre e il Figlio; vediamo subito il documento fotografico della KIT

```
said: "Now the Son of
'Ιησοῦς
           Nûv
                   έδοξάσθη
                                  ò
                                       υίὸς
                                               τοῦ
                                                     man is glorified, and
           Now
                  was glorified
                                 the
                                       Son
            καὶ ὁ θεὸς ἐδοξάσθη
and the God was glorified
                                                     God is glorified in
άνθρώπου, καὶ
                                         έν αὐτῷ.
                                                     connection with him.
                                              him;
32 Kai
                                                     32 And God will
             θεὸς
                   δοξάσει
                                        έν αὑτῷ,
in himself,
                                αὐτὸν ἐν
   and the God will glorify
                                                     himself glorify him,
                                 him
```

È chiaro anche in questo caso come si noti una sostanziale differenza tra la traduzione letterale dal

<sup>559</sup> Alfred Wikenhauser..., 365-366

<sup>&</sup>lt;sup>560</sup> PIB, 1959

<sup>&</sup>lt;sup>561</sup> Henri van den Bussche, Giovanni..., 233

greco (che fa fede) e quella a fianco.

«Ciò che noi come studenti biblici dovremmo volere è **quello che dice il testo greco originale**. Solo avendo questo basilare significato possiamo determinare se la Traduzione del Nuovo Mondo o qualsiasi altra traduzione della Bibbia è giusta o no»<sup>562</sup>

Mentre l'inglese letterale è fedele al testo greco originale, e dice che proprio *in lui, in Gesù, è stato glorificato Dio*, la versione inglese a fianco rende un orribile "Dio è glorificato *in connessione con* lui", e quella in italiano in un meno antiestetico ma pur sempre inesatto "riguardo a"; dal basilare significato del greco dunque, possiamo dire che la NM non è corretta.

Vediamo come sempre le citazioni parziali di Felice e ciò che effettivamente è riportato nella fonte

```
o - "EN...7. Riguardo a, quanto a...". – Liddell e Scott

• «EN... in... 7. Riguardo a, quanto a...»<sup>563</sup>
```

«èv... il significato fondamentale di in si mantiene sempre, quantunque abbia applicazioni insolite... Qui con valore locale traslato: Dio è glorificato nella persona di ecc.»<sup>564</sup>

«...adesso il figliol dell'uomo è glorificato, e che in pari tempo in lui vale a dire per mezzo suo, è glorificato Iddio»<sup>565</sup>

«Poiché nell'attività terrena di Gesù e nel sacrificio che per amore egli fa di se stesso per il mondo si fanno evento la stessa potenza creatrice salvifica e l'amore del Padre, *Gv.* vede divenire evento una reciproca glorificazione del Padre ad opera del Figlio (13, 31b...) e del Figlio ad opera del Padre (13, 31a...); infine il Padre glorifica se stesso, il "suo nome", nell'evento di Gesù (12, 28)»<sup>566</sup>

Tradurre èv con "riguardo a lui" è teologicamente troppo debole e non rende in pieno il senso e il significato del testo greco e del contesto; paragonare Paolo a Gesù in questo contesto è fuori luogo... Un conto è l'apostolo Paolo, un altro è Nostro Signore!

Gesù non è un semplice mezzo attraverso il quale il Padre agisce, ma è in lui stesso, nella sua persona, che opera il Padre. Si veda anche tutto il discorso sulla gloria in 2Cor 4,4-6 e Eb 1,3.

#### **GIOVANNI 14,14**

Se voi chiederete qualche cosa nel mio nome, io la farò (NM)

Arriviamo subito al nocciolo della questione: si può pregare Gesù? È ciò che emerge in questo versetto (ma non solo), indipendentemente dalle diverse e legittime modalità di traduzione e dalle scelte di ogni versione biblica.

Era prassi consolidata già dalle primissime comunità cristiane potersi rivolgere nella preghiera non solo direttamente al Padre per mezzo di Gesù, ma anche a Gesù stesso come Signore e Messia. <sup>567</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>562</sup> Torre di Guardia 1/6/1970, 340

<sup>563</sup> Liddell e Scott, 417

<sup>&</sup>lt;sup>564</sup> Nolli, Evangelo secondo..., 526

<sup>565</sup> Alfred Wikenhauser..., 358

<sup>&</sup>lt;sup>566</sup> DENT I, 925

<sup>567</sup> Cfr. GLNT IV, 1480. 1487-1488

Riporto subito dalla KIT il versetto in questione che, seppur nella sua parzialità e semplicità, ci aiuta in tal senso a delucidare ancor di più la questione:

```
δοξασθή
                                     τῶ
                                          ບໂຜີ.
                                                may be glorified in
                  ò
                       πατήρ
might be glorified
                 the
                                in the
                       Father
                                          Son;
                                                connection with the
                                   με έν τῶ
                      αιτήσητέ
                                                Son. 14 If you ask √
   if ever anything you should ask
                                   me in
                                                anything in my name,
ονόματί μου τοῦτο
                      ποιήσω.
                                                I will do it.
         of me
                                                                      Gv 14,14
```

Come si può notare, l'inglese letterale segue giustamente il testo greco che fa fede, dove è ben presente il *me*, che conferma la possibilità di chiedere a Gesù stesso nel suo nome qualche cosa:

```
ἐάν τι αἰτήσητέ με ἐν τῷ ὀνόματί μου ἐγὼ ποιήσω
Qualsiasi cosa chiediate a me in il nome di me io (la)farò
```

Bene, sappiamo che il criterio della fedeltà al testo greco è fondamentale per l'esattezza di qualsiasi traduzione come ricordano gli stessi TdG:

«Ciò che noi come studenti biblici dovremmo volere è **quello che dice il testo greco originale**. Solo avendo questo basilare significato possiamo determinare se la Traduzione del Nuovo Mondo o qualsiasi altra traduzione della Bibbia è giusta o no»<sup>568</sup>

Nell'inglese della colonna a fianco della stessa KIT però si nota una cosa apparentemente insignificante: è sparito il *me* (*mi* in italiano), e con quello anche, di conseguenza, la possibilità di poter rivolgere a Gesù le nostre richieste o preghiere; non è certo un cambiamento di poco conto, perché la traduzione NM in italiano così come appare nel riquadro in alto, modifica sostanzialmente il significato del testo greco. È chiara, per i *TdG* la volontà di evitare ogni possibilità di richiesta o di preghiera nei confronti di Gesù. Infatti scrivono:

«Quale vero e vivente Dio, Geova vuole che rivolgiamo le nostre preghiere a lui, non a qualcun altro. La preghiera fa parte della nostra adorazione e per questa ragione dovrebbe essere indirizzata solo al Creatore, Geova. (Matteo 4:10) Gesù insegnò ai suoi seguaci a pregare: 'Padre che sei nei cieli'. (Matteo 6:9) Gesù non insegnò loro a pregare lui stesso, né la sua madre umana Maria, né alcun'altra persona»<sup>569</sup>

«L'onnipotente Dio della Bibbia si chiama Geova. (Salmo 83:18) È il Creatore di tutto, e per questa ragione la preghiera va rivolta solo a lui»<sup>570</sup>, e «Le preghiere si devono rivolgere solo a Geova per mezzo di Cristo»<sup>571</sup>

Felice si difende constatando che anche altre versioni hanno omesso il *mi* come la NM, sulla base di antichi manoscritti; ma a questo punto è ormai chiaro che il problema di fondo della NM non è quello di aver omesso il *mi* (che per altro è una scelta criticamente possibile come hanno fatto altre

<sup>&</sup>quot;Se chiederete *a me* (*mi* chiederete) qualche cosa..."

<sup>&</sup>lt;sup>568</sup> Torre di Guardia 1/6/1970, 340

<sup>&</sup>lt;sup>569</sup> La verità che conduce alla vita eterna, Brooklyn 1968, 152

<sup>&</sup>lt;sup>570</sup> Torre..., 15/3/88, 6

<sup>&</sup>lt;sup>571</sup> I Testimoni di Geova nel ventesimo secolo, Brooklyn 1979, 13

versioni bibliche), ma quello di non non considerare biblico e cristiano pregare Gesù, cosa che giustamente nessuna delle altre bibbie condivide.

Inoltre, ad essere precisi, sono solo una minoranza di versioni che hanno omesso il *mi*, in quanto esso è riportato dalla stragrande maggioranza dei testimoni greci (ad es. il famoso P66, o Papiro II Bodmer (II secolo), nel Codice Sinaitico (IV secolo), nel Codice Vaticano (IV secolo), nella Vulgata latina (IV secolo), nella Pescitta siriaca (V secolo), nella Versione siriaca filosseniana-harclense (VI secolo), nel Codice di Washinghton o di Freer (V secolo), nel Codice Sangallensis (IX secolo), nel Codice Korideth (IX secolo) ed in alcuni manoscritti minori (28, 33, 700, ...);

Non si trova nel Codice Alessandrino (V secolo), nel Codice Beza (V secolo), nella Vetus latina (II secolo), nel Codice Cyprius (IX secolo), nel Codice Regius (VIII secolo), nel Codice Athous Laurae (VIII secolo), nel Codice Petropolitanus (IX secolo) e nel Textus Receptus (XVI secolo);

È stato sostituito con τὸν πατέρα (al Padre) in due manoscritti minori (249 e 397); a conclusione di tutto ciò, su una particolare scala è stato classificato quasi assolutamente certo. <sup>572</sup>

Si noti come, tra i codici più antichi, la Vetus Latina ed il Codice Beza siano scarsamente affidabili. Il papa Damaso commissionò infatti una nuova traduzione della Bibbia a San Girolamo proprio per la scarsa affidabilità della Vetus Latina: lo stesso Girolamo, nella prefazione alla sua traduzione dei quattro Vangeli, osservava come ci fossero quasi tante versioni quanti manoscritti *(tot enim sunt exemplaria paene quot codices)*. Il Codice Beza (o Cantabrigiensis) è poi ricordato per il gran numero di aggiunte ed omissioni di parole, frasi ed episodi. <sup>573</sup>

Basta vedere infatti come si comportano a riguardo diverse versioni bibliche

mi IBE, CEI<sup>08</sup>, TOB, NA, PIB, KIT, CEI<sup>71</sup>, NR, NVP, TOB, TILC, RI, NIV, GA3, GCC, CON, SBT, SBTI, IDO, SBA, SBS, BPM non lo riportano BLM, GL, LB, ND, RL, TIV, (UTET), MA, ED

La versione UTET non riporta, come è indicato, il *mi* al v. 14, ma lo mette al v. 13: "E qualunque cosa *mi* domanderete nel nome mio, la farò".

Se andassimo poi ad analizzare le citazioni di Felice come al solito noteremmo delle sorprese; ne cito solo alcune, completandole con le parti mancanti in rosso:

- O "με... Qualche manoscritto, anche di rilievo (A D) omette με: Sembrava strano pregare qualcuno in suo nome... με (lezione più difficile)...". Evangelo Secondo Giovanni, Nolli
- «με... Qualche manoscritto, anche di rilievo (A D) omette με: Sembrava strano pregare qualcuno in suo nome. Ma così la frase diventa una semplice ripetizione. Invece con με (lezione più difficile) Gesù diventa il centro d'interesse, come colui che viene pregato ed esaudisce la preghiera»<sup>574</sup>

Una precisazione riguardo a *Gv* 14,14 è d'obbligo, soprattutto per ricordare a Felice che "με (lezione più difficile)" non vuol dire meno probabile o più insicura (come lo stesso Felice evidentemente pensa); anzi, la lezione più difficile deve essere preferita, perché i copisti tendevano a semplificare il testo; questo è uno dei quattro punti codificati dal Metzger per determinare quale variante testuale vada espulsa o ricevuta nel testo sacro (vedi **REGOLE DI CRITICA TESTUALE NEOTESTAMENTARIA**).

<sup>&</sup>lt;sup>572</sup> Cfr. B.M. Metzger, A Textual Commentary on the Greek New Testament, 2nd. edition, 1994, 208

<sup>&</sup>lt;sup>573</sup> Vedasi a tal proposito B.M. Metzger, *Il testo del Nuovo Testamento*, Brescia, 1996, 55-56. Nel Codice Alessandrino infine il versetto di *Gv.* 14,14 fu poi probabilmente eliminato per non entrare in contraddizione con *Gv* 16,23. Sulla assoluta superiorità del Codice Sinaitico e del Codice Vaticano sul Codice Alessandrino e sugli altri codici, vedasi anche B.F. Westcott e F.J.A. Hort, *The New Testament in the Original Greek, Introduction and Appendix*, II, 1881, 225. <sup>574</sup> Nolli, *Evangelo secondo...*, 545

Più oltre il Nolli dice ancora: «L'esaudimento è sicuro, poiché non si chiede una cosa qualsiasi, ma si prega Gesù di realizzare le cose che Gli stanno a cuore» <sup>575</sup>

Il pensiero del Nolli nella citazione completa, come si nota, è di diverso respiro e significato. Sentiamo ancora altri commenti:

- «14-15. Viene qui ripetuta la promessa del v. 13; il v. 14, tuttavia, rappresenta l'unico versetto in Gv nel quale si parli della preghiera indirizzata direttamente a Cristo invece che al Padre per mezzo di Cristo (forse per questa ragione "mio" è omesso in alcuni mss)»<sup>576</sup>
- O «"L'intero versetto è omesso in alcune importanti testimonianze... C'è qualche documento a favore di un'altra lezione: «Se chiedete (omesso mi)...". Giovanni. Commento al Vangelo spirituale a cura di Raymond E.Brown © Cittadella Editrice, Assisi.»<sup>577</sup>
- «v. 14. L'intero versetto è omesso in alcune importanti testimonianze comprendenti la VL e la VS, ma sia il P<sup>66</sup> che il P<sup>75</sup> lo portano. Il suo carattere ripetitivo può essere stato la causa dell'omissione. C'è qualche documento a favore di un'altra lezione: "Se chiedete (omesso 'mi') qualcosa nel mio nome, questo io farò". Si tratta probabilmente di un tentativo di attenuare l'incongruenza dell'originale, per esempio nella frequenza "mi... nel mio nome". Lagrange, p. 380, rivela che non c'è niente di troppo illogico nel chiedere a Gesù nel suo stesso nome, giacchè nell'AT il salmista pregava Jahvè per il Suo nome (Sal 25,11). Ed è ancora meno illogico se "nel mio nome" significa "in unione con me".» <sup>578</sup>

«Gesù ha detto sia "chiederete" (sottinteso a Dio), sia "mi chiederete". Ma nei due casi aggiunge "nel mio nome", cioè "invocando il mio nome"... In questi due casi, Gesù afferma anche che è lui che "fa"»<sup>579</sup>

Ritornando alla KIT, ancora a proposito del "me", le spiegazioni di Felice sono in verità prive di ogni fondamento in quanto i casi sono due: o la versione inglese marginale rispetta assolutamente il testo greco originale, limitandosi a "sciogliere" qualche discrasia linguistica dovuta al sistema dell'interlineare (come ad es. nel nostro caso Gv 14,14 "in the name of me" diventa "in my name"), oppure in questioni di grande importanza dice palesemente il contrario di quanto sta scritto nell'Interlineare inglese, come ad es. Col. 2,9 dove mentre la traduzione letterale inglese "the divinity" segue fedelmente il greco, quella della colonna di destra "the divine quality" lo falsifica.

All'appunto di Felice che anche altre Interlineari rendano nella colonna a lato traduzioni diverse rispetto a quella interlineare (sono citate la IBE e la TIV), si risponde che ad esse nessuno ha mai contestato nulla semplicemente perché per prime applicano proprio il criterio della fedeltà al testo greco originale, così tanto raccomandato dagli stessi TdG ma allo steso modo altrettanto disatteso, come la NM dimostra in tanti casi.

Nella TIV, la constatazione della omissione di  $\mu\epsilon$  (a me) segnalata da un semplice trattino, non ha sollevando nessuna contestazione, perché non solo, come si accennava prima, per questioni di critica testuale è possibile ometterlo, ma soprattutto perché la TIV, a differenza della NM, non ha mai detto né scritto che Gesù non si possa pregare, anzi proprio tutto il contrario.

In sostanza l'errore non è nella scelta di riportare o no il  $\mu\epsilon$ , ma nell'escludere a priori, come i TdG, la possibilità di poter pregare anche Gesù.

<sup>576</sup> GCB, 1419

<sup>&</sup>lt;sup>575</sup> Idem, 546

<sup>&</sup>lt;sup>577</sup> Felice Buon Spirito, La Traduzione..., 329

<sup>578</sup> Raymond E.Brown, Giovanni..., 748

<sup>&</sup>lt;sup>579</sup> I Quattro Vangeli Commentati..., 1094-1095

#### GIOVANNI 14,26a

Ma il soccorritore, **lo spirito santo**, che il Padre manderà nel mio nome, quello vi insegnerà ogni cosa e vi rammenterà tutte le cose che vi ho detto (NM)

Il nocciolo della questione non riguarda l'utilizzo o l'assenza del maiuscolo nel termine τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον (lo spirito santo), in quanto, come dice lo stesso Felice, gli antichi codici e manoscritti non avevano le maiuscole. Non è questo dunque che determina o annulla la personalità dello Spirito. Nolli infatti, citato erroneamente da Felice a suo sostegno, per quanto riporti spirito santo con le minuscole, nelle note dice:

«τὸ πνεῦμα apposiz. semplice (che aggiunge al nome una determinazione ulteriore): nome sostant comune concreto... alito, spirito... τὸ ἄγιον artic determ nom sing... in posiz appositiva, perché ripetuto due volte... La posiz appositiva dell'artic (ripetuto due volte) fa dell'intera espressione come il nome personale dello Spirito Santo, sulla linea di quello di Padre e Figlio» 580

Nolli dunque afferma il contrario di ciò che dice Felice, anzi traduce il pronome e agg. dim. maschile  $\dot{\epsilon}$  κε $\hat{\epsilon}$ νος con egli (che si riserva per le persone), benché  $\pi$ νε $\hat{\epsilon}$ μα sia di genere neutro. Di seguito affrontiamo la questione.

### **GIOVANNI 14,26b**

Ma il soccorritore, lo spirito santo, che il Padre manderà nel mio nome, **quello** vi insegnerà ogni cosa e vi rammenterà tutte le cose che vi ho detto (NM)

In riferimento allo Spirito santo, l'aggettivo dimostrativo maschile ἐκεῖνος è reso nella NM *quello*, come in altre versioni. Secondo Felice, perciò, non si capirebbe l'accanimento nei confronti della NM per questa scelta traduttiva, visto che altri hanno operato allo stesso modo.

Si precisa subito che l'obiezione non riguarda la versione "quello", che è legittima, ma il senso o il significato che gli viene attribuito. La stragrande maggioranza degli studiosi rendono *egli*: infatti "quantunque la parola  $\tau$ ò  $\pi v \epsilon \hat{v} \mu \alpha$  sia di genere neutro, san Giovanni lo usa in collegamento con il pronome maschile, anziché neutro: ἐκε $\hat{v}$ νος, che significa egli, quegli, si usa per le persone»  $\hat{v}$ 81

La traduzione *quello* inteso come "cosa", "forza attiva" del Padre, sarebbe più pertinente se il pronome fosse al neutro ἐκεῖνο.

La stessa TIV che rende ἐκεῖνος con *quello*, scrivendo Spirito Santo con le lettere maiuscole, fa comunque chiaramente capire che lo Spirito santo non è da intendersi come una semplice cosa o forza del Padre.

Egli TOB, CEI,<sup>08</sup> IBE, TILC, RI, RL, NVP, PIB, GCC, CEI,<sup>71</sup> BLM, NA, GL, LB, SBTI, UTET, MA, BPM quegli CON quello KIT, TIV, IDO, ED non lo riportano ND, GA3, NR e NIV, SBT, SBA, SBS

<sup>&</sup>lt;sup>580</sup> Nolli, Evangelo secondo..., 555

<sup>581</sup> Luigi Melotti, *Un solo Padre, un solo Signore...*, 105

È utile e significativo notare che sia la TIV che la ED mentre qua rendono "quello", in *Gv* 15,26 hanno "*quegli*": «Quando venga il paracleto che io manderò a voi dal Padre, lo Spirito della verità che dal Padre procede, **Quegli/egli** (ἐκεῖνος) testimonierà di me"», così come in 16,14: "**Quegli/egli** (ἐκεῖνος) me glorificherà, perché del mio prenderà e annuncerà a voi". Da notare inoltre l'uso del pronome personale maschile con la lettera maiuscola ad indicare che *spirito* è persona.

In un dizionario si legge: «Molto significativo, in questo senso, l'uso del maschile ἐκεῖνος, ekèinos, lui (Gv 16,8-15), benchè il soggetto pnèuma sia neutro. Abbiamo quindi, nel quarto vangelo, tutto un insieme di elementi da cui risulta in modo chiaro che lo spirito di Dio o di Cristo è persona, distinta dal Padre e dal Figlio (Gv 15,26; 16,14)»<sup>582</sup>

Anche dai dizionari citati viene tralasciato ciò che da fastidio. Vediamo:

- 1) ο ἐκεῖνος... quello...". Vocabolario Greco-Italiano (1967) L. Rocci
- «ἐκεῖνος... quello; quegli...»<sup>583</sup>
- 2) ο ἐκεῖνος ... Pronome e agg. dimostrativo... quello, quella cosa...". Dizionario Illustrato Greco-Italiano Liddell e Scott
- «ἐκεῖνος... pronome e agg. dimostrativo... quello, quella cosa... 2. [come Lat. ille], di persona ben nota...»<sup>584</sup>

```
«ἐκεῖνος... agg. e pron. dimostr. quello, egli»<sup>585</sup>
«ἐκεῖνος... quello... proprio lui, lui stesso...»<sup>586</sup>
«ἐκεῖνος... quello, di pers. o cosa lontana... quel tale, il tale...»<sup>587</sup>
```

Vengono inoltre citati da Felice quattro versetti tratti dall' Evangelo secondo Giovanni di A. Wikenhauser (1974) Morcelliana, che pur optando per "quello", ritiene lo Spirito persona divina, tanto che nella spiegazione al testo, quando si riferisce al ruolo e all'azione dello Spirito utilizza sempre il pronome personale maschile egli.

Al termine lo stesso Wikenhauser conclude dicendo:

«La teologia considera i vv. 14 e 15 [del cap. 16] come la più chiara testimonianza del Nuovo Testamento circa l'unità di natura e la distinzione delle persone nella Trinità, ed anche circa la processione dello Spirito Santo dal Padre e dal Figlio. La frase "Tutto ciò che il Padre ha è mio" si riferisce, direttamente, solo alla verità rivelata da Dio, ma indirettamente si può intendere anche in relazione alla natura divina; la comunanza di natura, infatti, è la ragione ultima per cui le tre persone divine posseggono in comune la verità» 588

#### Sentiamo ancora Felice cosa dice:

«Che lo spirito non sia una persona è dimostrato dal fato che ἐκεῖνος (ekeinos) è usato in riferimento a cose. Questo è evidente in Luca 10:12 dove si dice che: "in **quel** (ἐκείνη) giorno vi sarà minor severità per Sodoma, che per codesta città." (Evangelo secondo Giovanni a cura di G. Nolli

```
<sup>582</sup> DCBNT, 1795
```

<sup>&</sup>lt;sup>583</sup> Rocci, 571

<sup>584</sup> Liddell e Scott, 384

<sup>585</sup> Buzzetti, 48

<sup>&</sup>lt;sup>586</sup> Zanichelli-Romizi, 407

<sup>587</sup> GIMontanari, 661

<sup>&</sup>lt;sup>588</sup> Alfred Wikenhauser, l'Evangelo secondo Giovanni..., 402

(1987) Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano). Si, "ἐκείνη" è riferito a "giorno", il quale non è una persona. Similmente in 1Giovanni 5:16 viene detto: "Se uno vede il suo fratello commettere un peccato che non meni a morte, pregherà, e Dio gli darà la vita: a quelli, cioè, che commettono peccato che non meni alla morte. V'è un peccato che mena a morte; non è per **quello** (ἐκείνης) che dico di pregare." (LU). In questo caso, "ἐκείνης" è usato in riferimento al "peccato". Ma il peccato non è certo una persona, come non lo è lo spirito santo»<sup>589</sup>

Stupisce non poco che Felice non sappia (o faccia finta di non sapere?) che in greco esistono genere (femm. masch. neutro), numero (pl. sing.) e caso (nom. gen... ecc.); in Lc 10,12 ἐκείνη (quel) è di genere femminile perché ἡμέρα (giorno) in greco è femminile, così come in 1Gv 5,16 ἡμαρτία (peccato) è di genere femminile al quale corrisponde il femminile ἐκείνης (quello).

Giovanni invece in 14,26, benché la parola  $\tau$ ò  $\pi v \epsilon \hat{v} \mu \alpha$  sia di genere neutro, non utilizza, come grammatica vorrebbe, il genere neutro  $\dot{\epsilon} \kappa \epsilon \hat{v} v o$  (quello), ma il genere maschile  $\dot{\epsilon} \kappa \epsilon \hat{v} v o c$  che significa egli, quegli, lui, e si usa per le persone. Se opera così, non è perché Giovanni non conosca il greco, ma perché vuol dirci che lo Spirito santo è una realtà personale.

Lo stesso dicasi per l'IBE citata da Felice: nella traduzione interlineare riporta sotto ἐκεῖνος "quello", ma nella versione corrente scrive "egli".

Perché non vengono mosse obiezioni anche a coloro che rendono "quello" come la NM? A questa domanda di Felice si risponde semplicemente che essi, contrariamente alla NM, non considerano lo Spirito Santo "un' impersonale forza o potenza divina", ma la terza persona della Trinità.

#### **GIOVANNI 17,5**

E ora, Padre, glorificami **presso** te stesso con la gloria che avevo **presso** di te prima che il mondo fosse (NM)

Siamo di fronte a ciò che è comunemente chiamata "preghiera sacerdotale". In essa si inserisce il discorso della gloria di Gesù, ora troppo articolato ed impegnativo da affrontare. Lo si accenna solamente per rispondere e confutare Felice nel suo tentativo di sminuire la divinità di Cristo.

La IBE, chiamata in causa da Felice, non rende παρὰ solo con "presso":

"Ora Padre glorificami davanti a te, con la gloria che io avevo presso di te prima che il mondo fosse".

Come si vede, il primo  $\pi\alpha\rho\dot{\alpha}$  è tradotto "davanti a" (o come RSV "nella tua propria presenza"), il secondo con "presso", come anche la CEI $^{71-08}$ 

Il punto centrale, comunque, non è nella traduzione di  $\pi\alpha\rho\alpha$  ma nel significato complessivo di tutto il contesto. Inoltre la preposizione  $\pi\alpha\rho\alpha$  col dativo non indica semplicemente solo uno "stare vicino o presso" qualcuno o qualcosa, ma anche una "vicinanza di intimità" come accennano gli stessi dizionari citati e altri.

Confrontiamo le citazioni "tagliate" di Felice con le stesse fonti integrali:

- 1) O παρὰ... presso, vicino, accanto...". Dizionario illustrato Greco-Italiano Liddell e Scott 
   «παρὰ... B. COL DAT. presso, accanto, vicino a... dinanzi a, in presenza di» 590
- 2) ο παρά... dappresso; accanto; a lato...". Vocabolario Greco-Italiano L. Rocci

<sup>&</sup>lt;sup>589</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 343

<sup>590</sup> Liddell e Scott, 952

• «παρά... dappresso; accanto; a lato... II. dat.... dinanzi a»<sup>591</sup>

«παρά... (2) dat. con, alla presenza di, davanti a; a giudizio di, presso a, accanto a»<sup>592</sup>

«παρά... col dat.: presso... accanto a, presso/davanti a Dio (nella comunione con Dio)» 593

«Sia la gloria che il Figlio possedeva nella sua esistenza primordiale presso il Padre (cf. 1,1), sia la gloria che il Padre gli predestinava fin dall'inizio. Manifestata lungo tutta la vita terrena (2,11; 11,4), essa deve esplodere con splendore a partire dalla risurrezione-esaltazione (cf. 3,14) e fare quindi di lui colui che, per eccellenza, manifesta il nome del Padre»<sup>594</sup>

«Gesù domanda al Padre che dalla terra lo riporti in cielo per ridargli l'esistenza di cui era in possesso prima dell'incarnazione. Queste parole insegnano con particolare chiarezza la preesistenza di Gesù... Ma anche durante il suo pellegrinaggio terreno Cristo è in possesso della gloria divina. Certo, essa è celata sotto il velo della carne, ma all'occhio della fede è visibile attraverso l'opera che egli svolge come rivelatore di Dio, e in special modo nei suoi miracoli» 595

«Il Figlio ha glorificato il Padre rivelandolo in maniera perfetta in tutte le parole e le azioni della sua vita (cfr. 1,18; 5,20s; 36); ora il Padre lo glorificherà, a sua volta, nella risurrezione e nella ascensione tramite le quali egli ritornerà a quella gloria che possedeva sin da tutta l'eternità nel suo stato preincarnazionale (cfr. 1,1; 6,62; 8,58)»<sup>596</sup>

"Con la gloria che avevo presso di te, prima che il mondo fosse": dato il carattere teologicamente elevato del versetto, «la gloria di cui esso parla va principalmente riferita alla gloria che il Figlio possiede nella sua preesistenza divina in seno al Padre. Tuttavia la preghiera di Cristo per la sua glorificazione implica l'idea della risurrezione ed esaltazione, poiché egli, dopo la morte, deve salire dove era prima (cfr. *Giov.* 6,62). Tale gloria avvolge del suo splendore anche Cristo uomo, perciò è gloria piena e perfetta»<sup>597</sup>

«Nel *quarto vangelo*... rispetto a Paolo... la  $\delta \delta \xi \alpha$  (= gloria) di Dio precede ogni realtà creata, e così pure quella del Figlio che era da sempre "presso Dio" (17,5, cfr. 1,1 s.). Nel morire egli ritorna nella  $\delta \delta \xi \alpha$  "presso il Padre" (17,5), ma sulla terra non è mai uscito dalla  $\delta \delta \xi \alpha$  del Padre, perché il Padre è sempre "con lui" (16,32; cfr. 5,17)»<sup>598</sup>

È ancora al termine della stessa preghiera sacerdotale al v. 24, che Gesù ribadisce questo concetto: "Padre, voglio che quelli che mi hai dato siano anch'essi con me dove sono io, perché contemplino la mia gloria, quella che tu mi hai dato; poiché *mi hai amato prima della creazione del mondo*".

Contrariamente a quanto ritiene Felice, dunque, i commenti non dicono nel modo più assoluto che «Gesù perse la gloria quando divenne un uomo», anzi quella stessa gloria gli apparteneva in modo pieno e totale non solo nel corso della sua vita terrena, ma da sempre: il fatto che il Padre abbia

<sup>&</sup>lt;sup>591</sup> Rocci, 1403

<sup>&</sup>lt;sup>592</sup> Buzzetti, 118

<sup>&</sup>lt;sup>593</sup> DENT, 738-740

<sup>&</sup>lt;sup>594</sup> TOB, γ), 2463

<sup>&</sup>lt;sup>595</sup> Alfred Wikenhauser, L'Evangelo..., 412-413

<sup>&</sup>lt;sup>596</sup> GCB, 1423-1424

<sup>&</sup>lt;sup>597</sup> Il Messaggio della Salvezza 4, 991

<sup>&</sup>lt;sup>598</sup> DENT I, 921-922

amato Gesù, il Figlio, prima della creazione del mondo, conferma la sua esistenza prima di tutte le creature, perché "in principio era il Verbo", cioè già allora esisteva, assoluto, fuori dal tempo in eterno (cfr. Gv 1,1).

#### **GIOVANNI 4,24**

Dio è uno spirito, e quelli che l'adorano devono adorarlo in spirito e verità (NM)

«Essendo una persona con un corpo spirituale, Dio deve avere un luogo in cui vivere. La Bibbia dice che i cieli sono lo "stabilito *luogo* di dimora" di Dio (1Re 8,43)»<sup>599</sup>

«L'Iddio altissimo ha sempre avuto in cielo un luogo di residenza... essendo una persona intelligente, ha il suo luogo, il suo posto di residenza dove può essere avvicinato» 600

«Dio è un' incorruttibile persona, con sensi di vista, udito ecc.» 601

Sono solo alcune citazioni indicanti la concezione materialistica che i *TdG* hanno di Dio. Senza addentrarci in questioni filosofiche su cosa sia lo *spirito*, condividiamo tutti il fatto che esso comunque indichi qualcosa di non corporeo. È chiaro allora che Dio, essendo spirito, non può essere fornito di un corpo. Può essere al massimo immaginato in forma corporea (basti vedere le pitture o l'arte) per "aiutarci" a capirlo meglio.

Non di meno nessuna delle versioni bibliche traduce come la NM; infatti l'italiano "uno spirito" non rende il significato del testo greco. Essendo predicato nominale, non indica una definizione di Dio, ma il modo con cui Egli agisce verso gli uomini: si fa conoscere e amare dallo spirito e dalla mente dell'uomo e dà agli uomini lo Spirito che li rinnova  $(Gv 14,16)^{602}$ 

"Dio è spirito" o meglio ancora come il Nolli "Dio è spirituale", che rende in pieno il senso del greco.

«La frase "Dio è spirito" non è però una definizione concettuale di tipo greco, intesa a descrivere quello che Dio è in se stesso, la sua natura puramente spirituale ed immateriale... con le parole "Dio è spirito" si asserisce che Dio riempie gli uomini con la sua vita divina» <sup>603</sup>

«Più che sottolineare il carattere immateriale di Dio, si tratta di affermare che egli è la fonte dei doni spirituali che trascendono tutti i modi di essere delle cose create»<sup>604</sup>

spirito TOB, IBE, TILC, NIV, NA, CEI,<sup>71</sup> CEI,<sup>08</sup> RL, RI, BLM, CON, GA3, GCC, PIB, SBTI, UTET, MA, BPM

Spirito NVP, NR, ND, GL, LB, TIV, SBT, IDO, SBA, SBS, ED

<sup>&</sup>lt;sup>599</sup> Potete vivere..., 36-37

<sup>600</sup> Il millenario Regno di Dio..., 98

<sup>601</sup> Accertatevi di ogni cosa..., 204

<sup>602</sup> Cfr. Nolli, Evangelo secondo..., 123

<sup>603</sup> Cfr. Alfred Wikenhauser..., 156

<sup>&</sup>lt;sup>604</sup> TOB, b), 2425

lo lo conosco, perché sono un suo rappresentante, ed Egli mi ha mandato (NM)<sup>605</sup>

Il documento fotografico della KIT è prezioso per poter analizzare ben il versetto in questione. Mentre l'inglese letterale segue fedelmente il testo greco "29 Io ho conosciuto lui, perché presso a lui io sono, e quello me ha mandato avanti", l'inglese della colonna a fianco aggiunge le parole "perché sono un suo rappresentante..."

```
you not have known;
having sent me, whom
                                           you do not know
                               παρ' αὐτοῦ
29 έγω οίδα
               αὐτόν,
                         ÕTI
                                           him. 29 I know him,
                       because beside of him
    I have known him,
                                           because I am a repre-
είμὶ κάκεῖνός Ψ
                               απέστειλεν.
                         με
                                           sentative from him,
Lam and that (One)
                                           and that One sent
                         οΰν
                                     αὐτὸν
  Έζήτουν
                                           me forth." 30 Hence
```

Gv 7,29

L'espressione παρ' αὐτοῦ εἰμι è resa da tutte le traduzioni da lui sono o vengo da lui, perché qui il verbo "essere" è usato semiticamente ed equivale a "venire"; Gesù viene da Dio, ha origine da lui, non è semplicemente un suo rappresentante, come vuole far intendere la NM.

Lo stesso dicasi per Gv 17,8: ὅτι παρὰ σοῦ ἐξῆλθον "… e hanno certamente conosciuto che sono uscito **come tuo rappresentante**, e hanno creduto che tu mi hai mandato" (NM)

```
me I have given to
    ὅΤΙ
                             å
            τὰ βήματα
                                    έδωκάς
                                               поп
                                                     them, and they have
                 sayings which you gave
                                              to me
              αὐτοῖς, καὶ αὐτοὶ ἔλαβον
                                                καὶ
I have given to them,
                       and
                             they
                                     received
                                                and
ἔγνωσαν ἀληθῶς ὅτι παρὰ σοῦ
they knew truly that <u>beside of yo</u>
                                         έξηλθον,
                                 of you
they knew truly
                                         I came out,
                           σύ
                                      απέστειλας.
      έπίστευσαν
                     ὅΤΙ
                                 ЗЦ
and they believed
                    that
                           you me
                                        sent forth.
```

received them and have certainly come to know that I came out as your representative, and they have believed that you sent me forth. 9 I make

Gv 17,8

La KIT infatti, mostra come mentre l'inglese letterale è fedele al testo greco che fa fede "... ed essi hanno conosciuto in verità che <u>vicino/presso di te io sono venuto,</u> ed essi hanno creduto che tu me abbia mandato avanti", l'inglese a fianco cambi, aggiungendo le parole "come tuo rappresentante": oltre a non essere presenti nel testo greco stravolgono radicalmente il significato del brano.

«Ciò che noi come studenti biblici dovremmo volere è quello che dice il testo greco originale. Solo avendo questo basilare significato possiamo determinare se la Traduzione del Nuovo Mondo o qualsiasi altra traduzione della Bibbia è giusta o no»<sup>606</sup>

Anche in questo caso in base al testo greco originale, si può dire che la NM non è giusta.

sono da lui NA, NIV, IBE, PIB, RI, NVP, KIT, TIV, SBTI, IDO, MA vengo da lui TILC, TOB, GCC, CON, ND, RL, NR, CEI, 71 CEI, 08 GA3, SBA, SBS, UTET, BPM,

 $<sup>^{605}</sup>$  Da notare che la NM 1967 aggiungeva al testo le parole "un rappresentante" e inseriva tra parentesi quadre il verbo "vengo" che invece faceva parte del testo: "Io lo conosco perché sono un rappresentante [che vengo] da lui, ed Egli mi ha mandato". L'edizione attuale del 1986 è ancora diversa e ulteriormente "peggiorata" in quanto esclude il verbo "venire" che almeno era presente, anche se tra parentesi, nella precedente: "Io lo conosco perché sono un suo rappresentante, ed Egli mi ha mandato"

<sup>606</sup> Torre di Guardia 1/6/1970, 340

#### ED

vengo da parte sua BLM ero con lui/sono presso di lui LB, GL

```
«εἰμί... essere, esistere... venire, aver origine (Gv 7, 28.29)»<sup>607</sup>
```

«παρὰ ... per indicare il punto di partenza o di origine... Gv 6,46: ὁ ὢν παρὰ τοῦ θεοῦ, "che è da Dio"; Gv 7, 29: παρ' αὐτοῦ εἰμι, "io provengo da lui"»<sup>608</sup>

Le stesse citazioni di Felice sono incomplete, in quanto non riportano le accezioni (in rosso) che possono dare fastidio:

- O ΠΑ PA'... presso, vicino, accanto: A... da parte di...". Liddell e Scott
- «ΠΑ PA presso, vicino, accanto: A... da parte di... 2. derivando, venendo da una persona... avere origine da uno» 609
- O παρὰ ...da parte di...da parte di qno...amici; famigliari; congiunti; ministri; servi, N.T...." –
- «παρὰ ...I. gen.; idea di provenienza, moto da... da parte di...da parte di qno...amici; famigliari; congiunti; ministri; servi, N.T....»<sup>610</sup>

```
«παρὰ ... di origine e provenienza da, da parte di»<sup>611</sup>
```

```
«παρά ... da, da parte di... nascere avere origine da qualcuno» 612
```

Anche un'altra striminzita citazione di Felice, quella del PIB riportata in un contesto più ampio, risulta molto più chiara:

- o "...Gesù è un inviato...".- PIB
- «Ai sussurri delle turbe Gesù risponde che essi conoscono bensì la sua origine umana, ma non devono fermarsi lì. Gesù è un inviato e conosce Colui, da cui procede e che lo ha mandato. Essi non possono conoscere la sua vera origine, se non cercano di conoscere chi lo ha mandato»<sup>613</sup>

«Le espressioni "provenire (o uscire) da Dio" e "uscire (o provenire) dal Padre" sono sinonime, ed esprimono direttamente la missione o incarnazione del divin Verbo, indirettamente anche la sua figliolanza o processione dal Padre, ossia dalla natura divina impersonata nel Padre, con il quale comunica nell'identica essenza e si distingue per il carattere personale» <sup>614</sup>

Un'ulteriore citazione di Felice che segue, riguarda addirittura un altro brano di Giovanni, 16, 27-28, dove si parla dell'invio e del ritorno di Gesù al Padre dopo la sua missione, e non quello in questione, 7,29, come vuole far credere lo stesso Felice. È sufficiente, infatti, leggere la citazione integrale per accorgersi:

<sup>607</sup> Buzzetti, 47; cfr. Nolli, Evangelo secondo Giovanni..., 275

<sup>&</sup>lt;sup>608</sup> DENT, 739

<sup>609</sup> Liddell e Scott, 952

<sup>610</sup> Rocci, 1403

<sup>611</sup> GIMontanari, 1553

<sup>612</sup> Zanichelli-Romizi, 892

<sup>&</sup>lt;sup>613</sup> PIB, 320

<sup>614</sup> Idem, 355

- O «"...Le parole "sono uscito dal Padre" non sono un'allusione alla generazione eterna del Figlio, come pensano alcuni commentatori, ma son dette in riferimento alla sua venuta nel mondo nell'incarnazione...se quindi il ritorno al Padre deve avere una precisa corrispondenza, è necessario intendere l'uscita di Gesù dal Padre come la sua missione nel mondo.". L'Evangelo secondo Giovanni, Alfred Wikenhauser © Copyright by Morcelliana Brescia, 1974. Pagine 407,408»<sup>615</sup>
- «Le parole "sono uscito dal Padre" non sono un'allusione alla generazione eterna del Figlio, come pensano alcuni commentatori, ma son dette in riferimento alla sua venuta nel mondo nell'incarnazione. Questo risulta chiaramente dal v. 28, in cui Gesù riassume quanto ha detto in precedenza circa la sua missione nel mondo. I due binomi che compongono il v. 28a e 28b sono costruiti in forma rigidamente parallela; se quindi il ritorno al Padre deve avere una precisa corrispondenza, è necessario intendere l'uscita di Gesù dal Padre come la sua missione nel mondo» 616

Vediamo invece cosa effettivamente dice Wikenhauser in Gv 7,29:

«La vera conoscenza di Gesù e la vera conoscenza di Dio si condizionano reciprocamente... egli, infatti, conosce Dio, e lo conosce esattamente grazie alla sua origine da Dio (cfr. anche 6, 46)»<sup>617</sup>

Citare addirittura il commento di un altro brano (Gv 16,27-28) e far credere ai lettori che si tratti di Gv 7,29 per giustificare un particolare punto di vista, è francamente scorretto.

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>618</sup>

## Accuratezza nelle affermazioni

«I testimoni di Geova sono un'organizzazione di verità. Dovremmo voler dichiarare la verità ed essere sempre assolutamente accurati in tutti i particolari. Questo si dovrebbe fare non solo riguardo alle dottrine ma anche nelle citazioni, in ciò che diciamo intorno ad altri o nel modo in cui li rappresentiamo, e negli argomenti che implicano dati scientifici o notizie di cronaca. Le affermazioni errate fatte a un uditorio possono essere ripetute e l'errore può essere ingrandito. Le inesattezze che sono riconosciute da un uditorio suscitano dubbi in quanto all'autorità dell'oratore su altri punti, forse mettendo anche in dubbio la veracità del messaggio stesso» 619 (il grassetto è mio)

La sua personalità profonda e la sua natura non sono evidenti nella sua apparenza umana: risalgono a un Altro, perché Gesù non è venuto da se stesso (5, 20). La sua esistenza è interamente fondata su una missione e questa a sua volta sulla sua unità di natura col Padre (7, 29). 620

«Ancora una volta nel v. 29 abbiamo una affermazione della conoscenza unica e intima che Gesù ha del Padre (1,18; 6,46; 8,25; 17,25)... La pretesa di Gesù circa la sua origine divina provoca il tentativo di arrestarlo (30), un tentativo che rivela il potere sovrano di Gesù» 621

Le versioni "sono un suo rappresentante" e "come tuo rappresentante", sono quindi certamente

<sup>615</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 283-284

<sup>616</sup> Alfred Wikenhausser, L'Evangelo secondo Giovanni..., 407-408

<sup>617</sup> Idem, 224

<sup>618</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

<sup>619</sup> Manuale per la Scuola..., 110, § 10,11

<sup>620</sup> Cfr. Henri van den Busche, Giovanni..., 333

<sup>621</sup> Raymond E.Brown, Giovanni..., 410

improprie, non rendono il significato del testo greco e sminuiscono di molto la vera identità di Gesù.

#### **GIOVANNI 10,30**

#### "lo e il Padre siamo uno" (NM)

siamo uno IBE, GA, NVP, NR, RL, ND, BLM, RI, CON, GL, LB, NIV, TIV, SBT, IDO, SBA, SBS, ED

una cosa sola TOB, CEI,<sup>71</sup> CEI,<sup>08</sup> GCC, PIB, TILC, NA, SBTI, UTET, MA, BPM una (cosa) KIT

In questo passo l'aggettivo  $\varepsilon \hat{\iota}\varsigma(\grave{e}is)$ ,  $\mu i\alpha$  ( $m\grave{i}a$ ),  $\check{\epsilon}v(\grave{e}n)$  è usato nella sua forma neutra  $\check{\epsilon}v$  (èn) perché lì indica "una cosa (sola)". Le traduzioni *uno* e *una cosa sola* sono giuste ed equivalenti, tuttavia *una cosa sola* credo rispetti di più il testo greco che ha il neutro e non il maschile.

«Secondo il contesto, questa affermazione riguarda in primo luogo la comune potenza di Gesù e del Padre; ma, volutamente indeterminata, lascia intravedere un mistero di unità più ampio e più profondo. I giudei, che vi vedono la pretesa di Gesù di essere Dio, non si ingannano (v. 33; cf. 1,1; 8,16.29; 10,38; 14,9-10; 17,11.21 e 2,11+»<sup>622</sup>

«**30** Gesù può dare una protezione assoluta ai suoi perché condivide senza limiti la potenza del Padre (cfr. 5, 17-19). Con la sua imprecisione, che non è casuale, questa parola suggerisce un'unità ancora più profonda (cfr. 17,11.22); gli uditori l'hanno compreso»<sup>623</sup>

«10:30 Io e il Padre siamo uno. Sia il Padre che il Figlio sono votati alla perfetta protezione e custodia delle pecore. Questa frase, sottolineando l'unità di intenti e di azione di entrambi per la sicurezza e la cura del gregge, presuppone altresì un'unità di natura ed essenza (vd. 5:17-23; 17:22)» (SBA)

Il Padre e il Figlio in egual misura proteggono le pecore perché sono *uno* (gr. "una cosa sola") e così rendono ancora più esplicite le dichiarazioni precedenti: 5,17. 19-20; 10,15.<sup>624</sup>

«L'unità del Padre e del Figlio nella stessa identica natura è la conclusione, a cui giunge Gesù nel suo discorso; verità fondamentale per la teologia cristiana e capitale per l'efficacia della salute da Gesù recata al mondo»<sup>625</sup>

«30 *uno* (al neutro, in greco e in latino): un solo essere. Gesù afferma, cioè, l'identità di natura tra sé e il Padre: ciò intesero chiaramente i giudei (v. 33)»<sup>626</sup>

«È qui esplicitamente affermato l'identità dell'essere del Padre e del Figlio»<sup>627</sup>

«10,30 uno. Il Greco è neutro – "una cosa", non "una persona". I due sono uno in essenza o nella

<sup>622</sup> BG71, 10,30, 2293

<sup>&</sup>lt;sup>623</sup> NAT, 284

<sup>624</sup> Cfr. GA3, 29s, 249

<sup>&</sup>lt;sup>625</sup> PIB, 1951

<sup>626</sup> RI, 30, 1521

<sup>&</sup>lt;sup>627</sup> NA, 1167

natura, ma essi non sono persone identiche. Questa grande verità garantisce la dichiarazione "Io sono" di Gesù (guarda 8, 24, 28, 58 e nota a 6,35; guarda anche 17,21-22)»<sup>628</sup> (traduzione mia)

Questi i commenti di alcune versioni bibliche che, come si vede, rendono il greco ἕν ἐσμεν in traduzioni equivalenti, dunque entrambe esatte. Sarebbe già sufficiente per smentire le tesi di Felice che vedono il Padre e il Figlio solo semplicemente uniti nell'accordo, nella volontà o nell'azione. Ma per togliere ogni dubbio vediamo le stesse opere citate da Felice. La prima è *L'Evangelo secondo Giovanni*, di Wikenhauser a pag. 282, che così riporta:

- o "...la frase sottolinea in maniera diretta soltanto l'unità del volere e dell'agire..."
- «La frase "io e il Padre siamo una cosa sola" (nota che non dice: siamo una sola persona) è il modo più chiaro e perspicuo di esprimere il pensiero, che a Giovanni è familiare, dell'unità che unisce il Padre e il Figlio; un'espressione perfettamente parallela ricorre in 1,1 («e Dio era il Verbo»). Per essere esatti, si deve dire che la frase sottolinea in maniera diretta soltanto l'unità del volere e dell'agire, per cui le parole di Gesù sono da mettersi sulla stessa linea di 5,19 s., 8,16,10,15,12,44 s.; però questa unione di volontà e di azione poggia sull'unità di natura. Come si vede, l'unità del Padre e del Figlio non si riduce ad una pura unione personale o ad una unità morale, ma è di ordine metafisico. Padre e Figlio, per quanto distinti come persone, sono però identici nella natura, nel volere e nell'agire»<sup>629</sup> (sottolineature mie)

Solo leggendo per intero la citazione si capisce il vero pensiero del Wikenhauser, che certamente è ben lontano da ciò che vuole far intendere Felice. È verissimo: Wikenhauser precisa che la frase in questione (*Io e il Padre siamo uno*) in questo contesto "sottolinea in maniera diretta soltanto l'unità del volere e dell'agire, per cui le parole di Gesù sono da mettersi sulla stessa linea di 5,19 s., 8,16,10,15,12,44 s", ma ricorda anche che "questa unione di volontà e di azione poggia sull'unità di natura". Non per nulla poco prima, lo stesso Wikenhauser, aveva asserito che un'espressione perfettamente parallela ricorre in 1,1 («e Dio era il Verbo»). Gesù e il Padre *oltre* ad essere *una sola cosa* nel volere e nell'agire, *lo sono anche nella natura, nel loro essere*. Pur essendo distinti in quanto persone, sono *uguali nella natura* che è divina.

Al di là del significato specifico di questo versetto (cioè che riguarda "in maniera diretta soltanto l'unità del volere e dell'agire", che ci trova pienamente d'accordo), questa unione di volontà e di azione si fonda sull'unità di natura. È legittimo tradurre "Io e il Padre siamo uno", ma non lo è ritenere che tra Gesù e il Padre ci sia solo un'unità di volontà e di azione e nulla più.

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>630</sup>

Anche il Grande Commentario Biblico viene citato così da Felice:

- o "... il Padre e il Figlio sono una cosa sola quanto al pensiero, la volontà e l'azione...". Raymond E. Brown, Joseph Fitzmyer
- «Io e il Padre siamo una cosa sola:... Ora il Padre e il Figlio sono una cosa sola quanto al pensiero, la volontà e l'azione (cfr. v. 17 sopra; 5,19s.; 8,16). Tale unione presuppone quella ancora più essenziale in cui Gv parla in 1,1; Gesù non afferma semplicemente che egli e il Padre sono

<sup>628</sup> NIV, 10,30, 1614

<sup>629</sup> L'Evangelo secondo Giovanni. Tradotto e commentato da Alfred Wikenhauser, Morcelliana, Brescia 1974, 282

<sup>630</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

# "d'accordo", ma che sono "una cosa sola" (hen)»<sup>631</sup>

Stesso discorso per il Nolli citato così:

- O "... uno: uno, una cosa sola (neutro), non una persona sola (maschile)..."
- «ἕν... uno: uno, una cosa sola (neutro), non una persona sola (maschile). ἐσμεν... Frase molto usata nelle prime discussioni sulla SS.Trinità. Contro chi intendeva una persona sola sta il verbo al pl siamo (ἐσμεν); per chi intendeva un'unità morale soltanto [come i TdG ndr] (possibile anche se il Figlio fosse inferiore al Padre o anche un semplice uomo) sta il neutro «ἕν una cosa sola»<sup>632</sup>

È evidente e chiaro come la citazione completa ribalti completamente il pensiero di Felice. Sulla stessa linea il Brown:

«v. 30 Il Padre e io siamo una cosa sola. Questo fu versetto chiave nelle prime controversie trinitarie... Ad un estremo, i monarchiani (Sabelliani) lo interpretavano nel senso di 'una persona sola', sebbene l' 'uno solo' sia neutro", non maschile. All'estremo opposto, gli ariani interpretavano questo testo, che veniva spesso usato contro di loro, in termini di unità morale di volontà. Il commentatore protestante Bengel, seguendo Agostino, così riassume la posizione ortodossa: "Con la parola 'siamo' è confutato Sabellio; con la parola 'una cosa sola' è confutato Ario"» 633

Ogni commento è praticamente superfluo, ma la preziosa raccomandazione è sempre utile:

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>634</sup>

## Accuratezza nelle affermazioni

«I testimoni di Geova sono un'organizzazione di verità. Dovremmo voler dichiarare la verità ed essere sempre assolutamente accurati in tutti i particolari. Questo si dovrebbe fare non solo riguardo alle dottrine ma anche nelle citazioni, in ciò che diciamo intorno ad altri o nel modo in cui li rappresentiamo, e negli argomenti che implicano dati scientifici o notizie di cronaca. Le affermazioni errate fatte a un uditorio possono essere ripetute e l'errore può essere ingrandito. Le inesattezze che sono riconosciute da un uditorio suscitano dubbi in quanto all'autorità dell'oratore su altri punti, forse mettendo anche in dubbio la veracità del messaggio stesso» (il grassetto è mio)

Concludendo si ricorda che tradurre "siamo una cosa sola" o "siamo uno" è equivalente, in quanto viene rispecchiato letteralmente il senso del testo greco.

Per ultimo i trinitari non credono affatto, come invece ritiene erroneamente Felice, che l'accordo o l'unione fra Gesù e il Padre significhi identità di *persona*, ma bensì unità di *natura*; mancano, come si è ricordato già altre volte, i "fondamentali" della fede e della teologia cristiana, i concetti di *natura* e di *persona*.

<sup>631</sup> GCB, 1409

<sup>632</sup> Nolli, Evangelo secondo..., 397

<sup>633</sup> Raymond E.Brown, Giovanni. Commento al..., 525

<sup>&</sup>lt;sup>634</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

<sup>635</sup> Manuale per la Scuola..., 110, § 10,11

#### **GIOVANNI 10,33**

I giudei gli risposero: "Non ti lapidiamo per un' opera eccellente, ma per bestemmia, perché tu, benché sia un uomo, fai di te stesso **un dio**". (NM)

Si è già ricordato più volte che in italiano l'uso o la mancanza delle maiuscole sono molto relative per il significato e il senso del greco. Così anche il discorso riguardante l'articolo per i nomi: vedi *Gv* 1,1.

Dio TILC, NIV, ND, RL, NR, PIB, GCC, NVP, CEI, CEI, GA3, TOB, IBE, RI, BLM, GL, NA, LB, TIV, SBT, SBTI, IDO, SBA, SBS, UTET, MA, BPM, ED

«33 Stando alla prescrizioni legali, non vi era *bestemmia* se non quando veniva pronunziato il nome di Dio (Sanhedrin 7,5). Ma la condizione divina implicitamente rivendicata da Gesù e che in seguito è proclamata, spiega la formulazione di questa grave accusa (cfr. Mc 14,61-64 par.)»<sup>636</sup>

Sostenere, secondo Felice, che che la traduzione del Nolli operi esattamente come la NM per il fatto che rende "... un dio" con la minuscola è fuorviante, perché ciò non corrisponde al suo vero pensiero. Nolli non attribuisce alla resa "un dio" il medesimo valore e significato della NM. Lo stesso, infatti, nell'analisi filologica del v. 33, ὅτι σὰ ἄνθρωπος ὢν ποιεῖς σεαυτὸν θεόν, (perché tu che sei **uomo** ti fai **dio**), mette in rapporto i due termini, ἄνθρωπος e θεόν e dice:

«ἄνθρωπος predicato nominale...uomo (natura umana); la mancanza dell'artic nei nomi concreti mette in risalto la natura e la qualità di essi, cioè il nome è preso in senso qualitativo (ut tale), non in senso individuale (ut hoc)... qui indica la natura umana in tutta la sua debolezza... θεόν complemento ogg;... Dio; la mancanza del'artic nei nomi concreti mette in risalto la natura e la qualità di essi, cioè il nome è preso in senso qualitativo (ut tale), non in senso individuale (ut hoc)... qui indica la natura divina nella sua infinita perfezione e potenza»<sup>637</sup>

Interessante del Nolli la nota di «ποιεῖς... fare, eseguire... C'è in questo un senso di stizza e dispetto: ...continui a **farti Dio**, nonostante le nostre minacce»<sup>638</sup>

Il Nolli, perciò, con ἄνθρωπος ànthropos non intende un singolo uomo o un individuo specifico, ma l'essere umano in sé, nel senso di *umanità*; così con θεόν *theòn* non intende il Dio specifico degli Ebrei, Jahvè, ma la *natura divina* in genere, lo stato di essere Dio.

Il senso è questo: "Non ti lapidiamo per un'opera buona, ma perché tu *essendo umanità*, cioè un *essere umano* (un uomo - ἄνθρωπος), ti fai *divinità*, *deità* (un dio - θεόν).

Questo lo si vede chiaro, ad esempio, nella ED dove nella traduzione letterale si legge "a man – un uomo" e "a god – un dio" (vedi anche Gv 1,1) mentre nell'inglese corrente riporta "God". Strettamente letterale ma concisa e chiara la TIV: "perché tu uomo essente fai te stesso Dio", come anche del resto la versione letterale inglese KIT: "e perché **tu uomo** essente ti credi allo stesso modo **dio**".

La NM dunque non è certo in buona compagnia, come sostiene Felice: bastava leggere attentamente la traduzione e le spiegazioni del Nolli per rendersi conto delle strumentalizzazioni operate.

<sup>636</sup> NAT, 284

<sup>637</sup> Nolli, Evangelo secondo..., 399-400

<sup>638</sup> Idem, 400

In Giovanni è la prima volta (v.33) che ricorre l'accusa ufficiale di bestemmia nei confronti di Gesù, anche se era già stata presupposta in 8,59. Nonostante la difficoltà di stabilire, con sufficiente chiarezza, cosa effettivamente costituiva bestemmia contro la legge, è chiaro dai vangeli che la base dell'accusa giudaica di bestemmia verso Gesù implicava ben più che la sua pretesa di essere il Messia, ma come più specificamente sottolinea Giovanni, quella di farsi Dio e essere uguale a lui.

Poichè ne qui né in 5,19 ss da parte di Gesù non c'è nessuna smentita delle valutazioni giudaiche alle sue parole, è ragionevolmente certo che Giovanni ritenesse che quelle valutazioni fossero sostanzialmente corrette.

Tralasciando il discorso del doppio significato del termine 'dio' che Gesù utilizza nel suo argomento, ci si chiede perché, se nell'AT c'era l'uso comune di chiamare 'dei' uomini come i giudici per un loro determinato compito e ciò non risultava bestemmia, i giudei si scandalizzano, tanto da volerlo lapidare, quando questo termine è applicato a Gesù.

È chiaro che i giudei non protestano perché Gesù si innalza al livello di *un dio* nel senso in cui i giudici erano *dei*; essi protestano perché egli si fa *Dio* con la 'D' maiuscola. 639

Infatti con un argomentazione fittizia i TdG, poichè 'elōhîm/theos è usato una volta in Sl 82,6 e citato in Gv 10,34-35 non per indicare Dio ma i giudici d'Israele, fanno conseguire che il significato generale di "essere potente" sia quello che intendevano i giudei o l'autore del prologo in Gv 1,1. Intanto è molto difficile capire il motivo per cui sia da preferire questo significato attestato nel NT in modo a dir poco episodico a quello predominante, attestato nove casi su dieci. Inoltre siamo di fronte al medesimo errore metodologico come quello, considerato precedentemente, della resa di nefeš, cioè quello di ignorare completamente la curva semantica di un termine. Nel nostro caso il senso di 'elōhîm passa in diversi secoli dall'indicare un essere della corte divina di YHWH, ancora nella fase pre-monoteistica (e di qui il senso di essere potente), a YHWH stesso. È chiaro che in epoca giovannea il primo significato era ormai caduto in uso da secoli, donde Gesù può farsi beffa dei giudei che lo accusavano di "farsi Dio" proprio giocando su questa evoluzione semantica, come ricorda il DENT, 1612-1619 e il GLNT alla voce  $9\varepsilon$ 6,640

Per questo motivo, in realtà, i giudei cercavano ancor più di ucciderlo, perché non solo violava il sabato, ma anche chiamava Dio suo Padre, facendosi uguale a Dio (*Gv* 5,18 NM).

## GIOVANNI 10,38 (14,10-11)

Ma se le faccio, anche se non credete a me, credete alle opere, affinché conosciate e continuiate a conoscere che il Padre è **unito a** me e io sono **unito al** Padre". (NM)

«Ciò che noi come studenti biblici dovremmo volere è **quello che dice il testo greco originale**. Solo avendo questo basilare significato possiamo determinare se la Traduzione del Nuovo Mondo o qualsiasi altra traduzione della Bibbia è giusta o no»<sup>641</sup>

Ecco cosa dice, in *Gv* 10,38, il testo greco critico e la conseguente traduzione letterale inglese della KIT:

<sup>639</sup> Cfr. Raymond E.Brown, Giovanni. Commento al..., 532ss.

<sup>&</sup>lt;sup>640</sup> Cfr. Valerio Polidori, LA BIBBIA DEI..., 78

<sup>&</sup>lt;sup>641</sup> Torre di Guardia 1/6/1970, 340

| You may         | ητε<br>knowing | őτι<br>that  | έν<br>in          | έμοὶ<br>me | ò<br>the | πατήρ<br>Father | continue knowing that<br>the Father is in union |                     |   |
|-----------------|----------------|--------------|-------------------|------------|----------|-----------------|-------------------------------------------------|---------------------|---|
| κἀγὼ<br>and I   | έν             | τῷ           | πατρί.<br>Father. | 39         |          | 'Εζήτ           | OUV                                             | with me and I am in |   |
| οὖν<br>therefor | е              | αὐτὸν<br>him | πάλιν<br>again    |            |          | nold of         | καὶ                                             | ther." 39 Therefore | 8 |

Come si vede, mentre l'inglese letterale segue esattamente il testo greco che fa fede, ... in me il Padre e io nel Padre..., l'inglese della colonna a fianco rende con... il Padre è unito a me e io sono unito al Padre, stravolgendo il senso dell'originale greco.

Tutte le versioni bibliche rendono giustamente come la KIT letterale, perché non c'è motivo di aggiungere *unito a*, né grammaticale-sintattico, né per esplicitare un testo già abbondantemente chiaro.

...in me... nel Padre IBE, KIT, RI, BLM, TOB, GA3, CEI,<sup>71</sup> CEI,<sup>08</sup> NVP, GCC, PIB, NR, RL, GL, LB, NA, CON, TILC, ND, NIV, TIV, SBT, SBTI, IDO, SBA, SBS, UTET, MA, BPM, ED

Felice a giustificazione del participio "unito a" cita alcune opere: confrontiamo ciò che scrive con le citazioni complete:

o - Note filologiche ".... si tratta di unione......"

Così, secondo Felice, recita il *Vangelo di Giovanni, analisi linguistica e commento esegetico* di J. Mateos- J. Barreto pag. 446

• «Si tratta di unione mutua e interiore, non locale come è ben marcato dal duplice "en", che rende ciascuno contenente e contenuto al tempo stesso. Si tratterebbe di compenetrazione, che per unità di Spirito e di disegno si esprime meglio con << l'essere in / identificarsi >> cfr Giov 10,30 "siamo una sola cosa"»<sup>642</sup>

È palese come il significato cambi completamente dopo la lettura completa della citazione.

A pag. 305 Felice ha citato un commento del Nolli, ma fuori luogo e fuori contesto: cosa c'entra infatti il senso di *en* di *Gv* 11,10 quando si sta parlando di un altro passo?

Sarebbe certamente interessante inoltre controllare anche la citazione del Kittel riportata da Felice. Comunque si possono consultare molti altri dizionari, nessuno dei quali riporta come possibile traduzione di èv "unito a":

«èv... prep. con dat. in, su, a; accanto, prima; in mezzo a, all'interno di; da, con; verso (= euç); per, per mezzo di...» $^{643}$ 

«ė̃v... in, presso, dinanzi, in presenza di... tra... durante, mentre...»

«èv... in, presso, su... con, a... di... durante, entro... per mezzo...» 645

«èv... in, dentro; ivi; tra; intanto... fra; sopra; in mezzo; presso, in presenza; dinanzi... nel; mentre; durante...»<sup>646</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>642</sup> Vangelo di Giovanni, analisi linguistica e commento esegetico di J. Mateos- J. Barreto, 446

<sup>&</sup>lt;sup>643</sup> Buzzetti, 53

<sup>644</sup> Zanichelli-Romizzi, 439

<sup>&</sup>lt;sup>645</sup> DENT, 1193

<sup>646</sup> Rocci, 620

«èv... in... dentro... su, presso... tra, in mezzo a... riguardo a, quanto a... verso... con... mentre, durante... entro... per...»<sup>647</sup>

Non esiste da nessuna parte l'accezione "unito a": Felice presenta solo fumosi sofismi e falsi ragionamenti. Troviamo sui dizionari al termine èv anche il significato "con" (ma, badate, non "unito a"). Se dovessimo dar credito alle spiegazioni dei TdG ne verrebbe fuori che "en + dativo" introduce il complemento di unione. Non è vero. L' èv che significa "con" e che i TdG fanno passare per uguale ad "unito a", è solo per il complemento di strumento.

Se si dice ad esempio: "telefonare con cellulare" è ovvio che quel "con" ha valore strumentale e non di unione; infatti è diverso dire: "telefonare unito al cellulare".

Essi giocano sull'equivoco dato dall'italiano "con" che ha valore sia di unione sia di mezzo, ma in greco la cosa non è accettabile.

Visto che uno dei dizionari di riferimento per ogni grecista, il Rocci, è stato già citato, consultiamone anche un altro, il Montanari. La preposizione *en* può avere i seguenti valori:

1) a) di luogo (stato e moto) *in, a... presso... entro... su, sopra... in mezzo, fra...* b) di tempo... *in, durante...* c) strumentale, *a, con...* di relazione, c) di circostanza e di modo d) di prezzo. Nella parte "c) strumentale" sono elencate le funzioni di "en + dativo" ("con" in valore strumentale) e la funzione di "unione" non è contemplata dal campo semantico di questo termine. <sup>648</sup>

La traduzione NM è un'autentica forzatura. Se Giovanni avesse voluto esprimere il complemento di unione avrebbe usato un normalissimo "σὺν + dativo", come confermano i dizionari.

Sono stati prontamente riportati da Felice alcuni passi paralleli di altre versioni che hanno scelto di rendere èv con "unito" (Gv 6,56; 14,10-11; 20; 15,4-7; 17,21.23.26);

Intanto solo la TILC e alcune volte la BLM presentano questa traduzione, mentre molte delle altre versioni citate da Felice sono poco conosciute e piuttosto "datate". Inoltre non bisogna dimenticare che sia la BLM ma soprattutto la TILC, sono traduzioni in lingua corrente, cioè, benché si basino rigorosamente sulle fonti del testo ebraico e greco, la loro scelta fondamentale è di privilegiare le via del *modello ES* (=Equivalenza Semantico-funzionale, o dinamica) rispetto alle vie del *modello IF* (=Imitazione Formale, o letterale), al fine di rendere possibile per tutti una lettura scorrevole nella lingua italiana corrente del nostro tempo che consideri le esigenze di lettori ormai poco abituati ad una familiarità con i vari aspetti del linguaggio ecclesiale ormai tradizionale. Per uno *studio* che considera le *singole parole*, è bene usarla accanto a una traduzione non in lingua corrente (o, meglio ancora, insieme a un'edizione che utilizza le lingue originali). 649

Con questo non vuol dire che esse rifiutino, diversamente dalla NM, la particolare unione tra il Padre e il Figlio che arriva fino all'unità di natura.

Anche in nota ai diversi passi di Gv citati sopra e nei "Sussidi per la lettura" infatti si legge:

«In alcuni casi Altri: *io sono nel...*» segnala come in un'altra traduzione si usi riportare l'equivalente letterale del testo greco»<sup>650</sup>

Le espressioni "in me" e "in voi", tradotte alla lettera così come dice l'originale greco, vengono sempre parafrasate con una vaga "unione": è il segno che viene sminuito soprattutto il significato dell'intimo rapporto esistente fra il Padre e Gesù, come pure la presenza tangibile dello stesso Gesù

<sup>647</sup> Liddell e Scott, 417

<sup>&</sup>lt;sup>648</sup> Cfr. GIMontanari, 711

<sup>649</sup> TILC, 1804

<sup>&</sup>lt;sup>650</sup> *Idem*, 12

Cristo nel credente; inoltre questa sostituzione (dalla preposizione *in* al participio *unito*) non trova alcuna giustificazione sul piano grammaticale e sintattico.

L'alterazione concettuale è ancora più evidente in *Gal* 2,20 dove è chiara per Paolo la convinzione che Cristo Gesù "viva in lui": "Non sono più io che vivo: è Cristo che vive in me"; anche la KIT interlineare segue correttamente il greco, ma nella colonna dell'inglese corrente arbitrariamente scrive"... ma Cristo vive *unito* a me".

Ugualmente in *Col.* 1,27- 28 "... Cristo in voi", viene cambiato per due volte in "Cristo *unitamente a* voi", così come in *Rm.* 8,9-10 "...lo spirito di Dio abita in voi", "... se Cristo è in voi", viene reso "se Cristo è *unito a* voi".

Per concludere, ecco due commenti ai rispettivi passi di *Gv* 17,21 e 6,56:

«L'unità tra i credenti riproduce in un certo senso quella che esiste tra il Padre e il Figlio; questa unione tra le Persone divine diventa l'archetipo di quella che deve attuarsi tra tutti coloro che abbracciano la fede dell'unico Cristo»<sup>651</sup>

«Dimora in me e io in lui: "dimora" (greco: μένει): l'espressione è caratteristica del quarto vangelo (cfr. Giov. 15,4), essa designa una unione reale, intima e duratura dei credenti con Gesù Cristo» <sup>652</sup>

Interessante ciò che Felice riporta nel suo libro a pag. 310. Per giustificare la versione *unito a*, si sofferma sulla KIT spiegandone natura e scopo. Leggendo con attenzione ci si accorge che Felice, in questa sua spiegazione, sta certamente riprendendo un articolo apparso sulla rivista *Torre di Guardia* (sebbene non lo dica apertamente e né riporti accenno in nota), dove si parla di questa Interlinear e della sua presentazione ufficiale. Lo riporto integralmente, perché ci sarà molto utile, particolarmente le ultime righe che guarda caso sono una delle importanti raccomandazioni riportate nell'introduzione di questo lavoro che ci sta accompagnando e delle quali chiaramente non c'è il minimo accenno nel libro di Felice:

«E nell'anno 1969, alle Assemblee Internazionali "Pace in terra" dei Testimoni di Geova, fu presentata al pubblico *La traduzione interlineare del Regno delle Scritture Greche* (inglese). Questo è un libro rilegato in tela di 1.184 pagine. Il testo greco che viene usato e quello preparato e pubblicato da Westcott e Hort nel 1881. Sotto di esso è stampata la traduzione letterale parola per parola. Nella colonna a destra su ciascuna pagina e presentata la traduzione moderna che si trova nella *Traduzione del Nuovo Mondo delle Sacre Scritture* in edizione riveduta. Comunque, nella traduzione letterale interlineare del greco le parole inglesi non sono prese dal corpo o direttamente dalla *Traduzione del Nuovo Mondo* e poste sotto l'appropriata parola greca. No! Ma sotto ciascuna parola greca è posto il suo significato basilare, secondo la sua costruzione grammaticale, sia che questo concordi letteralmente con la *Traduzione del Nuovo Mondo* o no. Ciò che noi come studenti biblici dovremmo volere è quello che dice il testo greco originale. Solo avendo questo basilare significato possiamo determinare se la Traduzione del Nuovo Mondo o qualsiasi altra traduzione della Bibbia è giusta o no» (grassetto mio)

Bene, a pag. 310 del suo libro, Felice parlando della KIT respinge le obiezioni di falsificazioni attribuite alla NM e cerca di giustificare la traduzione *unito* con una citazione tra virgolette, che è estrapola appunto da questo documento appena citato.

Infatti, ricorda giustamente che mentre nella colonna larga a sinistra delle pagine si trova il testo

<sup>651</sup> Il Messaggio della Salvezza 4..., 1000

<sup>652</sup> Idem, 944

<sup>653</sup> Torre di Guardia 1/6/1970, 340

greco, che è il testo critico, edito dai due studiosi protestanti Wetscott e Hort del 1881, e tra le linee di questo c'è la traduzione inglese parola per parola del 1969, nella colonna più stretta sulla destra delle pagine si riporta la New World Translation of the Holy Scriptures nel linguaggio del 20° secolo da Matteo a Rivelazione (Apocalisse) nella sua revisione del 1984. Poi continua dicendo che la traduzione interlineare parola per parola non è stata fatta prendendo le frasi o le parole della moderna traduzione inglese della colonna di destra e trasferite sotto la parla greca corrispondente (cosa fin troppo ovvia!), ma piuttosto, la traduzione sotto ogni parola greca, mostra ciò che la parola greca stessa dice secondo i suoi significati basilari e secondo la sua costruzione grammaticale.

Così è chiaro che in molti casi capiti che la lettura della traduzione interlineare inglese parola per parola non sia la stessa di quella che si trova nella colonna di destra, proprio perché è resa con un inglese più moderno secondo il comune modo di esprimersi.<sup>654</sup> E fin qua è chiaro, nulla da dire.

Ma il fatto che non sia la stessa traduzione non significa che possa essere "sostanzialmente" diversa, perché (e qui ci vengono in aiuto le ultime due righe del prezioso documento astutamente non considerate nel libro di Felice che riporto in grassetto) per vedere se una traduzione è giusta si deve proprio analizzare «quello che dice il testo greco originale. Solo avendo questo basilare significato possiamo determinare se la Traduzione del Nuovo Mondo o qualsiasi altra traduzione della Bibbia è giusta o no»<sup>655</sup>

È il testo critico greco, infatti, che "fa fede", e tutte le altre traduzioni (letterali, libere, parafrasate, in linguaggio corrente o in qualsiasi altro modo si voglia), possono certamente essere anche diverse, ma devono far riferimento ad esso. È troppo facile "cavarsela" dicendo che sono due traduzioni diverse e non la stessa falsificata!<sup>656</sup>

La questione dunque non verte tanto sulla legittimità delle diverse traduzioni, ma sul riferimento al testo critico greco, cosa che la NM non applica.

E, come si è già chiarito all'inizio, il basilare significato del testo greco originale in Gv 10,38 "... sappiate che il Padre è in me e io nel Padre..." indica una mutua e interiore unione di Gesù col Padre, e proprio in considerazione di questo basilare significato non si può ammettere che la traduzione "unito" della NM sia giusta.

Felice inoltre, a riguardo delle diverse preposizioni greche, riporta lo schema presente anche nella KIT, ricordando che esso riproduce i loro significati base, e non tutti i significati. In è la traduzione letterale di èv, ed è il significato fondamentale dal quale se ne possono trarre altri: la traduzione "unito" è proprio uno di questi.  $^{657}$ 

Ma come si fa a sostenerlo, quando nessun dizionario o lessico di greco riporta "unito" tra i possibili significati di èv? Dove si è visto o letto che *unito* può essere un'accezione possibile di èv?

Questa seconda parte del discorso della festa della Dedicazione termina, proprio come la prima, con una affermazione dell'unità che esiste tra Padre e Figlio (v. 38, paragonato a v. 30), dove abbiamo sottolineato una unità di potenza e di azione che infine portò la chiesa del IV secolo alla dottrina dell'unica natura divina nella Trinità, natura che è l'essenza considerata come principio di azione; ecco perché in 38 le opere di Gesù possono rivelare questa unità, proprio perché sono le opere comuni del Padre e del Figlio, provenienti da una fonte comune. 658

<sup>654</sup> Cfr. La Traduzione del Nuovo Mondo..., 310

<sup>655</sup> Torre di Guardia 1/6/1970, 340

<sup>656</sup> Cfr. La Traduzione del Nuovo Mondo..., 310

<sup>657</sup> Idem..., 311

<sup>658</sup> Cfr. Raymond E.Brown, Giovanni. Commento al..., 531-537

#### **GIOVANNI 12,32a**

"E io, se sarò innalzato dalla terra, attirerò a me uomini di ogni sorta". (NM)

Alla NM è stato obiettato di aver tradotto la congiunzione ἐὰν se, anziché quando per negare la divinità di Gesù e fargli dire con egli non sapeva con certezza se fosse stato "innalzato". <sup>659</sup> Felice, poco dopo, continua indicando inoltre che in greco per "quando" c'è un'altra parola ed è ὅταν (8,28): verissimo, ma NAT nell'apparato critico in 12,32 dice:

«32 αν B pc : ὅταν 1241 pc a e ff2 ; Orpt $|_{y}^{660}$ ; ὅταν dunque rientra nelle possibilità del testo critico. In effetti, tradurre se, può dare adito ad interpretazioni troppo riduttive circa l'autocoscienza di Gesù sul significato e sul valore della sua morte, ma questo va visto in tutto il complesso del NT.

È anche vero, però, che èàv è una congiunzione subordinata ipotetica che sostanzialmente copre i significati di se, qualora, semmai, come ricordano i dizionari citati da Felice e anche il Romizi. Un altro dizionario non citato, invece, il GI Montanari, nell'analisi di èàv riporta tra le varie possibilità anche "l'ipotesi presentata come supposizione in attesa di realizzazione".

Altri due dizionari "tecnici", cioè specifici del greco Neotestamentario, sono ancora più espliciti, in quanto includono nei significati di èàv anche quello di quando:

«ἐὰν... se; anche se; benchè; quando...»<sup>661</sup> (grassetto mio)

«ἐὰν... se... di norma col cong. pres. o più spesso col cong. aor., si trova in proposizioni condizionali per indicare ciò che ci si deve eventualmente aspettare dal presente: "se, come c'è da aspettarsi..."»<sup>662</sup> (grassetto mio)

È lo stesso Felice comunque che precisa: «Ad ogni modo ἐὰν (ean), in questo caso indica una condizione che si avvererà». 663 Lo stesso Giovanni infatti in 8,28 scrive: «Perciò Gesù disse: "Quando avrete innalzato il Figlio dell'uomo, allora conoscerete che sono io"».

Anche il Nolli è su questa linea nel suo commento a 12,32, ma la citazione di Felice risulta appositamente tagliata:

- O «ἐὰν congiunz subordin ipotetica...". Evangelo secondo Giovanni, a cura di G. Nolli (1986) Libreria Editrice Vaticana»
- «èàv... congiunz subordin ipotetica, che non indica un dubbio ma l'attesa di una cosa futura, l'adempimento di un evento in quanto atteso e desiderato; condizione probabile, che riguarda il ft: nella protasi èàv e il congiunt; nell'apodosi un verbo al ft.»

Ora è chiaro che il pensiero del Nolli è ben diverso da quello che appariva nella citazione di Felice.

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate

<sup>659</sup> Cfr. La Traduzione del Nuovo Mondo, 315

<sup>&</sup>lt;sup>660</sup> NAT, 292

<sup>661</sup> Buzzetti, 44

<sup>662</sup> DENT I, 973

<sup>663</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 316

<sup>664</sup> Nolli, Evangelo secondo..., 481

specifici nei vostri riferimenti» 665

Si può ritenere, allora, che la congiunzione subordinata ἐὰν non rende semplicemente il senso dubitativo o ipotetico, ma come dice il Nolli, l'attesa di qualcosa che arriverà in futuro; è solo "questione di tempo".

È per questo infatti che tutte le versioni bibliche rendono *quando* e nessuna *se*, ad eccezione della letteralissima TIV con ED. Il Wikenhauser esplicita molto bene il significato di èàv

«Ed io, **una volta** innalzato…» 666

quando ND, RL, IBE, NA, TILC, BLM, TOB, CEI, <sup>71</sup> CEI, <sup>08</sup> NVP, GCC, NR, NIV, GL, LB, CON, PIB, RI, SBT, SBTI, SBA, SBS, UTET, MA, BPM allorché GA3 se TIV, IDO, ED

Considerato tutto questo, la versione "se" della NM è legittima, ma non indica certo un dubbio, come vorrebbe insinuare Felice, bensì una *condizione che si avvererà*, *l'attesa di una cosa futura*, cioè l'elevazione di Gesù sulla croce, percepita dai credenti come l'elevazione nella gloria presso il Padre. D'altronde Giovanni, è solito nel suo vangelo, giocare spesso su espressioni dal duplice significato.

## GIOVANNI 12,32b

"E io, se sarò innalzato dalla terra, attirerò a me **uomini di ogni sorta**". (NM)

tutti IBE, BLM, CEI,<sup>71</sup> CEI,<sup>08</sup> NR, ND, GCC, GA3, NVP, NA, GL, LB, TILC, NIV, RL, CON, TOB, PIB, KIT, TIV, SBT, SBTI, IDO, SBA, SBS, UTET, BPM, ED tutto RI, MA

Come si può notare, tutte le altre versioni bibliche rendono "tutti" o "tutto". Siccome al testo greco "così com'è" non può essere attribuita l'idea del partitivo "uomini di ogni sorta", la traduzione NM non è corretta, perché si discosta dal senso del greco originale.

```
this, now the ruler of the world
                                            tnis
                             32 κάγὼ
                                                   of this world will be
έκβληθήσεται
                   έξω.
                                           α̈ν
                                                   cast out. 32 And yet
will be ejected outside;
                                and I
                                           likely
                                                   I, if I am lifted up
ύψωθῶ ἐκ τῆς γῆς, πάντας should be put high up out of the earth, all [men]
                                                   from the earth, will
                       έμαυτόν. 33 τοῦτο
                                                   draw men of all sorts
 έλκύσω
              πρός
                                              δὲ
I shall draw
                                      This
                                              but
                                                   to me."
```

Gv 12,32

La stessa KIT mentre nella traduzione interlineare sotto  $\pi \acute{\alpha} v \tau \alpha \varsigma$  scrive giustamente *all* [*men*], cioè "tutti" (*men* - uomini - è tra parentesi, per indicare che quel tutti riguarda "tutti gli uomini", "tutte le persone"), nella traduzione in inglese corrente cambia in "men of all sorts" "uomini di ogni sorta. Mentre la Bibbia dice che *tutte le genti*, *tutte le persone* sono chiamate alla salvezza, la traduzione NM invece veicola l'idea che solo una parte di esse prese tra le diverse nazioni sono chiamate alla salvezza, ma non tutti.

<sup>665</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

<sup>666</sup> Wikenhauser, L'Vangelo secondo Giovanni..., 316

«32 Tutti. Vari importanti codici greci hanno "panta", tutto» 667

- o Anche la BG è citata parzialmente:
- "...D e altri leggono <<tutto>>...". BG
- «tutti: D e altri leggono: "tutto". Si registrano anche le varianti: "tutti gli uomini", "ogni uomo"» 668

Comunque sia, «quello che ci interessa, [come giustamente dice Felice] è sapere che ci sono delle varianti che permettono di tradurre con "tutto" o con "tutte le cose"»; sì, siamo pienamente d'accordo, possiamo tradurre "tutti" (πάντας nel senso di tutte le persone) o "tutte le cose" (πάντα il tutto, nel senso di tutte le cose), ma non "uomini di ogni sorta" come la NM, in quanto appunto introduce un partitivo che si allontana dal senso del testo greco, quello cioè di sottolineare che la volontà salvifica di Dio desidera arrivare a tutti, nessuno escluso. Naturalmente poi non tutti, per i più svariati motivi accettano la sua salvezza, diventando discepoli di Gesù: ma questo è un altro discorso.

#### GIOVANNI 14,16

e io pregherò il Padre ed egli vi darà un altro soccorritore che sia con voi per sempre (NM)

Felice erroneamente asserisce che παράκλητον (paràkleton) secondo i trinitari andrebbe tradotto con Consolatore (per di più con la maiuscola per indicare la persona divina dello Spirito) e non con soccorritore. In verità *paràkleton* può essere reso sia *soccorritore* che *consolatore*, e l'uso della maiuscola in italiano non c'entra nulla in quanto i codici non distinguono tra maiuscole e minuscole.

Nessuna obiezione dunque, a *soccorritore*; piuttosto, forse, la presa di posizione di Felice serve per difendere "a senso unico" la traduzione NM; la scelta dipende dal significato che gli si vuole attribuire. Vediamo le altre versioni bibliche:

Consolatore CON, CEI,<sup>71</sup> BLM, NA, NR, ND, RL, GCC, GA, CEI, TIV, SBT, SBTI, SBA, SBS Paraclito TOB, IBE, NVP, RI, KIT, CEI,<sup>08</sup> IDO (=difensore/consolatore), UTET Confortatore PIB, GL, LB difensore TILC difensore/avvocato NIV, MA (Helper) aiutante/soccorritore ED

Curiosa la nuova traduzione della CEI<sup>08</sup> rispetto alla precedente: il vangelo di Giovanni pur non avendo un vocabolario quantitativamente molto ricco, insiste molto sul significato dei termini che non vengono scelti genericamente; di conseguenza è difficile rendere la forza delle parole. Il caso di *Gv* 14,16 né è un esempio:

«La nuova traduzione ha scelto di riesumare il termine greco "Paraclito" abbinato allo Spirito Santo, invece di mantenere quello senz'altro più abbordabile di "Consolatore": "Quando verrà il Paraclito, che io vi manderò dal Padre, lo Spirito della verità..." (Giovanni 15,26; lo stesso si ripete in Giovanni 16,7). "Consolatore" non è un vocabolo sbagliato ma è riduttivo, poiché lo Spirito Santo, per Giovanni, non assolve soltanto alla funzione di consolare i credenti bensì anche a quella di "esortarli", "incoraggiarli" e "sostenerli". Tutti questi significati sono presenti nel sostantivo

<sup>667</sup> NA, 32, 1170

<sup>668</sup> BG,<sup>71</sup> 2298

"Paraclito" e non possono essere sviliti da un termine univoco come "Consolatore", anche se è in apparenza più chiaro»<sup>669</sup>

«*Paraclito*: parola greca (impiegata nel Nuovo Testamento solo da Giovanni) che riassume i concetti di "difensore", "avvocato", "consolatore"»<sup>670</sup>

«Il termine *Paraclito* designa colui che è chiamato presso un accusato per aiutarlo e difenderlo: il suo primo significato è dunque quello di avvocato, aiuto, difensore. Di qui, si vede apparire sia il senso di *Consolatore*, sia quello d'intercessore»<sup>671</sup>

#### Felice cita così il Nolli:

- o "... è meglio intendere soccorritore...". Evangelo Secondo Giovanni a cura di G. Nolli
- «παράκλητον... avvocato; consolatore: etimologicamente, in senso proprio, indica uno chiamato affinché assista e aiuti; in senso attivo indica uno che aiuta un altro, che soccorre, standogli accanto. Data la funzione che eserciterà, è meglio intendere soccorritore, aiuto»<sup>672</sup>

Anche se è meglio intendere *soccorritore*, Nolli dice che *consolatore* non è sbagliato; anzi lo stesso Nolli nella sua traduzione scelse già *Paraclito*, come ora la nuova versione CEI<sup>08</sup>.

Un dizionario base dice:

«παράκλητον, ου... chi consola e difende, avvocato (= lo Spirito Santo)...»<sup>673</sup>

«16. *Paraclito* è trascrizione del termine greco che significa 'difensore', 'avvocato', protettore'. Tale è stato Gesù per i discepoli nel corso della sua vita; dopo la sua partenza questo compito sarà effettuato dallo *Spirito Santo*, che appare quale suo vicario, persona viva, distinta da Gesù, distinta anche dal *Padre* dal quale sarà inviato» (UTET)

#### Altra citazione artefatta di Felice:

- O "Paraclito, soccorritore... del tutto improprio poi è il senso di << consolatore >>... Un problema ulteriore è quello di precisare se con la parola Paraclito Gv intenda una potenza misteriosa oppure una persona... Lo Spirito rappresenta la forza personale di Dio... ". Dizionario dei concetti biblici del Nuovo Testamento
- «Il Paraclito non si limita a interporre una buona parola, ma interviene per un aiuto efficace; il significato di intercessore è quindi troppo riduttivo: il compito di "accusare il mondo", di cui Gv 16,7s, supera notevolmente i limiti della funzione di intercessore; del tutto improprio è poi il senso di << consolatore >>, invalso più tardi nella tradizione. Il significato che meglio si addice ai diversi contesti è quello di soccorritore, avvocato, difensore, uno che aiuta o assiste. Anche il compito di insegnare e ricordare (Gv 14,26) e quello di far conoscere (14,16s) e rendere testimonianza (15,26) non si riduce certo a un ruolo informativo qualsiasi, ma assicura la prosecuzione dell'opera rivelatrice di Gesù. Così l'introdurre nella pienezza della verità e l'annunciare le cose future (Gv 16,13) non mirano semplicemente a soddisfare la naturale curiosità per il futuro, ma si riferiscono alla continuità tra il Gesù storico e il Cristo predicato dalla chiesa...

Un problema ulteriore è quello di precisare se con la parola Paraclito Gv intenda una potenza misteriosa oppure una persona. Se un tale problema solleva notevoli riserve per la voce spirito,

<sup>669</sup> Beretta-Pitta, COME CAMBIA LA BIBBIA..., 108

<sup>670</sup> Ricciotti, 1527

<sup>&</sup>lt;sup>671</sup> TOB, nota *i*)

<sup>672</sup> Nolli, Evangelo secondo..., 546

<sup>673</sup> Buzzetti, 119

almeno in alcuni scritti di Paolo e degli At, non c'è invece alcun dubbio che in Gv il termine Paraclito significhi la persona divina dello Spirito Santo... La parola Paraclito è tipica e sembra coniata apposta per indicare questa azione di << soccorso>>. Questo rapporto, tra Gesù e lo Spirito in quanto Paraclito, è così singolare che non vi è nessun parallelo adeguato nel mondo circostante; neanche le numerose figure di protettori (uomini insigni o angeli) dell'AT o del tardo giudaismo, ne rappresentano una preparazione vera e propria. Anche sotto l'aspetto di precursore vi sono pochissime analogie: stando al NT, si potrebbe pensare alla relazione tra Giovanni Battista e Gesù; ma la relazione tra Gesù e il Paraclito è radicalmente diversa: Gesù non è un precursore dello Spirito, ma l'unico redentore, mentre lo Spirito rappresenta la forza personale di Dio che, in stretta relazione con Lui, conferma e approfondisce la rivelazione»<sup>674</sup>

Come si può notare, la citazione a "gruviera" riportata da Felice, che concentra in poche righe ciò che il dizionario spiega in due pagine, tende a supportare le argomentazioni avallate dallo stesso Felice

Infatti il dizionario, benché affermi che "soccorritore", sia la traduzione preferita, arriva alla conclusione esattamente opposta, che cioè «non c'è invece alcun dubbio che in Gv il termine Paraclito significhi la persona divina dello Spirito santo», citazione opportunamente evitata da Felice. Davvero singolare è poi il fatto che i puntini sospensivi inseriti da Felice, vengono intercalati in momenti ben precisi e studiati, quasi a voler "prendere per mano" il lettore ed indurlo alla sua stessa conclusione. Osservate voi stessi dalla citazione di Felice:

"... un problema ulteriore è quello di precisare se con la parola Paraclito Gv intenda una potenza misteriosa oppure una persona... Lo Spirito rappresenta la forza personale di Dio..."

È come se, per gli autori del Dizionario, la frase "lo Spirito rappresenta la forza personale di Dio" fosse la logica conclusione a cui sono arrivati dopo una attenta disamina di questo "ulteriore problema". Le cose non stanno in questi termini; come abbiamo constatato infatti, le frasi si trovano in contesti ben diversi e, cosa ancor più grave, risultano "mutilate":

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>675</sup>

# Accuratezza nelle affermazioni

«I testimoni di Geova sono un'organizzazione di verità. Dovremmo voler dichiarare la verità ed essere sempre assolutamente accurati in tutti i particolari. Questo si dovrebbe fare non solo riguardo alle dottrine ma anche nelle citazioni, in ciò che diciamo intorno ad altri o nel modo in cui li rappresentiamo, e negli argomenti che implicano dati scientifici o notizie di cronaca. Le affermazioni errate fatte a un uditorio possono essere ripetute e l'errore può essere ingrandito. Le inesattezze che sono riconosciute da un uditorio suscitano dubbi in quanto all'autorità dell'oratore su altri punti, forse mettendo anche in dubbio la veracità del messaggio stesso» 676 (il grassetto è mio)

Basta vedere la stessa citazione del Dizionario Biblico del McKenzie e del Lessico del Gillièron. 677

<sup>&</sup>lt;sup>674</sup> DCBNT, 1164 - 1165

<sup>&</sup>lt;sup>675</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

<sup>676</sup> Manuale per la Scuola..., 110, § 10,11

<sup>677</sup> Cfr. LTB, 54-55

Altra opera citata da Felice è il Dizionario Biblico a cura di Herbert Haag, edizione del 1963:

- O Paraclito "...significa in Giov. Il soccorritore, il soccorso, ma non il consolatore....".
- «È strano il fatto che il verbo corrispondente Parakalèin e il sostantivo Paràcletos non si trovano mai in Gv mentre il verbo è usato assai frequentemente nel NT e precisamente per lo più nel senso di pregare, esortare più raramente consolare, incoraggiare. Ma il NT conosce solo il senso attivo che significa in Gv, il soccorritore, il soccorso, ma non il consolatore, come è stato spiegato più tardi. In 1 Giov 2:1 il Paraclito ha il significato particolare di avvocato. Non vi è alcun dubbio che Paraclito significhi in Gv lo Spirito Santo e, precisamente la persona divina dello Spirito Santo... che si tratti realmente di un essere divino, personale lo mostrano i chiari paralleli col Padre e col Figlio di Dio, il carattere trinitario è chiaramente mostrato in questo reciproco rapporto»

Da notare il contesto dove è stata citata la citazione di Felice. Anche per questo studioso, quindi, benché preferisca la traduzione "soccorritore", lo Spirito Santo è un Essere Divino e personale. Felice continua affermando:

«Benché "paràcletos" fosse usata in riferimento alla persona che svolgeva una certa funzione, questo non stabilisce necessariamente che anche lo spirito santo sia una persona. Il suo impiego nel libro di Giovanni si può considerare semplicemente una personificazione»<sup>678</sup>

Tuttavia anche il *Dizionario dei Concetti Biblici* del NT citato da Felice e considerato d'alto livello smentisce questa sua affermazione dicendo:

«6) Lo Spirito di Dio come persona... La personalità divina dello Spirito santo è invece chiaramente affermata nei passi in cui viene nominato accanto al Padre o insieme con Cristo Signore, per cui il concetto di personificazione letteraria sarebbe un controsenso... Ma è soprattutto nel quarto vangelo che lo Spirito santo viene descritto nei contorni di una persona divina, distinta da Padre e dal Figlio... Abbiamo quindi, nel quarto vangelo, tutto un insieme di elementi da cui risulta in modo chiaro che lo spirito di Dio o di Cristo è persona»<sup>679</sup>

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>680</sup>

## Accuratezza nelle affermazioni

«I testimoni di Geova sono un'organizzazione di verità. Dovremmo voler dichiarare la verità ed essere sempre assolutamente accurati in tutti i particolari. Questo si dovrebbe fare non solo riguardo alle dottrine ma anche nelle citazioni, in ciò che diciamo intorno ad altri o nel modo in cui li rappresentiamo, e negli argomenti che implicano dati scientifici o notizie di cronaca. Le affermazioni errate fatte a un uditorio possono essere ripetute e l'errore può essere ingrandito. Le inesattezze che sono riconosciute da un uditorio suscitano dubbi in quanto all'autorità dell'oratore su altri punti, forse mettendo anche in dubbio la veracità del messaggio stesso» (il grassetto è mio)

Scrive ancora Felice: «In Matteo 11:19 Gesù personificò la "sapienza" e la descrisse come se avesse "opere" o "figli". Tuttavia la "sapienza" non è una persona. In Romani 5:14, 21 personalizza la "morte" e il "peccato" come re dominanti. Ma non sono persone viventi. Evidentemente Gesù fece

<sup>678</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 334

<sup>679</sup> DCBNT, 1794-1795

<sup>&</sup>lt;sup>680</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

<sup>&</sup>lt;sup>681</sup> Manuale per la Scuola..., 110, § 10,11

la stessa cosa riguardo allo spirito: personalizzò qualche cosa che non era effettivamente una persona»<sup>682</sup>

Che alcune cose nella Bibbia vengono personificate è assolutamente vero, nulla da obiettare. Ma la questione è un'altra: quando si è sicuri di trovarci di fronte ad una personalità?

«Si può dire che la personalità esiste quando si trovano combinate insieme intelligenza, emozione, volontà, autocoscienza, e autodeterminazione. Quando un essere possiede gli attributi, le proprietà e le qualità di una personalità, allora si può senza tema di contraddizione affermare la presenza della personalità» <sup>683</sup>

Ora domandiamoci: si possono ascrivere queste caratteristiche alla "sapienza", alla "morte" e al "peccato", esempi citati da Felice? La risposta è chiaramente no.

Invece, per quanto riguarda lo Spirito Santo, possiede Egli gli attributi, le proprietà e le qualità di una personalità? La risposta non può che essere chiaramente positiva.

Paolo parla del "sentimento dello Spirito" (*Rm* 8,27), e afferma, inoltre, che soltanto lo Spirito di Dio conosce le cose profonde di Dio (*1Cor* 2,10-11). Il pensiero dello Spirito Santo è evidente anche nei carismi spirituali, come parola di conoscenza, parola di sapienza, di discernimento degli spiriti (*1Cor* 12, 8-10).

Poi lo Spirito manifesta la propria volontà che è un aspetto della Sua Sovranità; distribuisce infatti i carismi "a ciascuno in particolare come Egli vuole" (1Cor 12,11). Inoltre, Egli chiama alcuni credenti a ministeri particolari (At 13,2) li manda sul campo dove devono operare (At 16,6-7). Infine, lo Spirito Santo manifesta delle "emozioni", può essere contristato o irritato (Ef 4,30), può essere oltraggiato (Eb 10,29) e si può mentire contro di Lui (At 5,3). Ma c'è di più: l'apostolo Paolo poteva parlare dell'amore dello Spirito, se lo Spirito Santo fosse stato solo un modo di descrivere una forza impersonale? (Rm 15,30). Avrebbe potuto Dio dire di conoscere la mente dello Spirito, se Egli non fosse una Persona distinta nella Deità? (Rm 8,27). Insomma, come si possono ascrivere tutte queste cose ad una potenza impersonale? Potevano dire gli apostoli: "È parso bene allo Spirito Santo e a noi (At 15,28), se Egli fosse stato una semplice forza o influenza?

Interessante è osservare in quali incredibili contraddizioni cadono i TdG a questo proposito. Infatti continuano a spiegare che gli attributi e le qualità riferiti allo Spirito Santo non sono altro che delle semplici personificazioni, quando poi per dimostrare la personalità degli angeli definiti "spiriti" anche loro ( $cfr\ 1Re\ 22,21;\ Sl.\ 34,7;\ Eb\ 1,14$ ) affermano:

«Avendo personalità propria, gli angeli hanno il potere di comunicare l'uno con l'altro (1Co 13:1), la capacità di parlare varie lingue degli uomini... e la facoltà di pensare» <sup>684</sup>

«Gli angeli come gli uomini hanno sentimenti. La Bibbia rivela pure che c'è della gioia fra gli angeli di Dio per un peccatore che si pente (Lc. 15,10). CERTO NESSUNA FORZA IMPERSONALE AVREBBE POTUTO PROVARE L' IMMENSA GIOIA DESCRITTA NEI SUDDETTI VERSETTI»<sup>685</sup>

Parlando di satana viene scritto: «UNA FORZA SENZA INTELLIGENZA PUO' TRATTENERSI CON UNA PERSONA? Di più la Bibbia dichiara che Satana è un omicida, un bugiardo un padre (nel senso

<sup>682</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 334

<sup>&</sup>lt;sup>683</sup> Dr. Emery Bancroft, insegnante al Pratical Bible training school in Binghanton, NY, in Teologia elementare, 217

<sup>&</sup>lt;sup>684</sup> Perspicacia nello Studio delle Scritture 1, 135

<sup>685</sup> Svegliatevi!, 8/3/1990, 21

spirituale) e un capo (Giovanni 8:44; 14:30). Solo una persona intelligente può essere descritta in questo modo» <sup>686</sup>

Ora, siccome lo Spirito Santo si intrattiene con altre persone (cfr *At* 8,29; 10:19; 11:12; 13:2), ha dei sentimenti ed emozioni, seguendo lo stesso ragionamento della rivista "Svegliatevi", lo Spirito Santo è una Persona.

Non si capisce perché le stesse argomentazioni addotte come prove della personalità del diavolo e degli angeli, improvvisamente non siano più valide quando le applichiamo allo Spirito Santo. 687

## **GIOVANNI 14,17**

Lo spirito della verità, che il mondo non può ricevere, perché non **lo** vede né **lo** conosce. Voi **lo** conoscete, perché rimane con voi ed è in voi (NM)

Interessante il discorso di Felice sui pronomi greci riferiti allo Spirito. Nella sua analisi, citando un'importante studioso, così scrive:

- O «"…lo. In questo versetto i pronomi greci che si riferiscono allo Spirito sono neutri, perché pneuma è neutro…". Giovanni. Commento al Vangelo spirituale a cura di Raymond E.Brown©Cittadella Editrice, Assisi» <sup>688</sup>
- •« ... lo. In questo versetto i pronomi greci che si riferiscono allo Spirito sono neutri, perché pneuma è neutro. Ma i pronomi maschili ekeinos e autos sono usati per lo Spirito/Paraclito in 15,26; 16,7.8.13.14. Quale Paraclito, lo Spirito assume un ruolo più personale che in molte altre parti del NT.» 689

È da notare come sia lo stesso Brown a ricordare che altrove nel vangelo di Giovanni vengono usati gli stessi pronomi maschili riferiti allo Spirito Paraclito, sebbene in questo versetto gli stessi pronomi siano neutri appunto perché Spirito è neutro: e cita i seguenti, tra i quali Gv 15,26 dove dice:

« - egli renderà testimonianza. Che lo Spirito sia personale è vigorosamente implicito qui» 690

La stessa obiezione secondo la quale il pronome ἐκεῖνος si possa riferire al maschile παράκλητος, è categoricamente smentita da Gv 16,13, dove questo termine è assente, e mancando altri soggetti di genere maschile, fa si che di fatto la concordanza di παράκλητος sia necessariamente con il neutro πνεῦμα.

Risulta così palesemente erronea la considerazione conclusiva di Felice:

«In questo contesto Giovanni usa la parola greca "πνεῦμα" (spirito), che è neutra, e non ha né il genere maschile né il femminile. In armonia con la grammatica greca, Giovanni usa il corrispondente pronome neutro "αὐτό" (auto; esso)... Gesù, usava pronomi impersonali nel riferirsi allo spirito, il che sarebbe stato una mancanza di rispetto se lo spirito fosse stato una persona divina. È vero che la maggioranza dei traduttori usano pronomi personali, ma dato che il greco usa pronomi impersonali,

<sup>686</sup> Idem, 8/3/1974, 27

<sup>&</sup>lt;sup>687</sup> Cfr. freeforumzone.leonardo.it/discussione.aspx?idd=4592565&p=2

<sup>688</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 336

<sup>&</sup>lt;sup>689</sup> Raymond E.Brown, *Giovanni. Commento al vangelo spirituale* = Commenti e studi biblici a cura di Franco Manzi, Cittadella Editrice, Assisi 2010, 768

<sup>690</sup> Idem..., 834

tali traduttori devono aver permesso ai loro pregiudizi religiosi d'influenzare le loro traduzioni» <sup>691</sup> (sottolineature mie)

Certamente in questo caso Giovanni, in armonia con la grammatica greca, usa il pronome neutro in riferimento al neutro Spirito, così come altrove (vedi citazione di Brown) utilizza indifferentemente gli stessi pronomi maschili, riferendosi sempre allo Spirito.

Il fatto poi che i traduttori, oltre ai pronomi impersonali, utilizzino anche quelli personali, è giustificato proprio dallo stesso testo greco che da la possibilità di farlo, come abbiamo visto: Felice non se n'era mai accorto?

Quali sono allora i traduttori che hanno permesso ai loro pregiudizi religiosi di influenzare le loro traduzioni?

Per quanto riguarda Gv 14,16-17 è molto utile ed esplicativa l'appendice quinta di Brown, dove si tratta il tema del Paraclito attribuito allo Spirito.  $^{692}$ 

<sup>691</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 337

<sup>692</sup> Cfr. Raymond E.Brown, Giovanni. Commento al..., 1490-1499

# **NUOVO TESTAMENTO**

#### Atti e Lettere

#### COLOSSESI 1,15

Egli è l'immagine dell'invisibile Iddio, il primogenito di tutta la creazione (NM)

Anche in *Col* 1,15 si parla di Gesù Cristo come πρωτότοκος (lett. *generato per primo*), ma questa volta in rapporto alle cose create: πρωτότοκος πάσης κτίσεως (primogenito di ogni creatura).

Benchè si sia già precedentemente accennato al significato di *primogenito* in riferimento a Gesù Cristo, credo sia utile se non opportuno, prima di entrare in merito a *Col* 1,15, riprendere un'ovvia precisazione di fondo: la notevole differenza tra *generare* e *creare*, in quanto è qui che si gioca non solo la comprensione di questo (e altri) versetti, ma anche la risposta ad una fondamentale domanda: "chi è Gesù Cristo?"

*Generare* è dare origine partendo da qualcosa che già esiste (es. dare vita ad un essere simile, generare un pensiero, produrre un'opera d'arte, ecc...), mentre *creare* è portare all'esistenza dal nulla. Dio *crea* e *genera*, gli uomini e gli animali possono solo *generare* o *fare*.

Ci si chiede allora se Gesù Cristo, in rapporto alle cose create, alla creazione, sia

- 1°) generato o creato come parte della creazione, sia pure come la prima delle creature (senso inclusivo)
- 2°) da considerare come anteriore alla creazione stessa e per così dire fuori-serie (senso esclusivo)

Non è una domanda di poco conto, anche perché onestamente non si può nascondere una certa ambiguità di significato.

Secondo Felice Gesù Cristo come πρωτότοκος «deve essere incluso nella creazione, in quanto questa parola è un genitivo e significa "primo nato, primogenito o generato per primo". Il genitivo "πάσης κτίσεως" è usato come partitivo, includendo Gesù Cristo nel gruppo delle cose create», <sup>693</sup> e ancora più avanti «la parola "primogenito" indica che Gesù ha un'origine, un punto d'inizio nel tempo e quindi non è eterno». <sup>694</sup>

A differenza di Felice, la prima considerazione che invece invita a preferire l'alternativa 2, la si recupera dalla nostra precisazione di fondo che fa notare subito la (deliberata?) confusione nella quale Felice incorre, tra *creare* e *generare*: Gesù è detto πρωτότοκος (πρώτος = *primo* e τόκος *generatolgenito*), ossia è «anteriormente-genito» in confronto con tutte le creature, e non primo creato. Infatti Paolo, che sapeva bene il greco, quando parla di Gesù usa il verbo τίκτω *generare*, *procreare*, mentre quando si riferisce alle cose "fatte/create" per mezzo di Gesù usa il verbo κτίζω *fare*, *creare*; il primo verbo è utilizzato in rapporto alla generazione umana, il secondo in analogia all'attività umana in rapporto alle cose. Secondo Paolo prima della creazione di tutte le cose avviene questa generazione metastorica ed eterna del Figlio. Esso non può far parte dunque delle realtà create ma le trascende.<sup>695</sup> L'idea di una generazione poi nella Bibbia non viene mai applicata al creato in

<sup>693</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 473

<sup>694</sup> Idem, 473

<sup>695</sup> Cfr. Piero Coda, Dio Uno e Trino, Rivelazione, esperienza e teologia del Dio dei cristiani, San Paolo, Cinisello Balsamo 1993, 128

quanto tale perché suppone uno specialissimo rapporto con Dio che il cosmo non ha. <sup>696</sup> Peraltro già in *Col* 1,13 Cristo è stato definito «*figlio* dell'amore di Dio».

La seconda considerazione riguarda il contesto dell'inno ai Colossesi, dove le idee di preminenza e di preesistenza non solo non si escludono a vicenda ma sono intimamente intrecciate così che l'una si spiega con l'altra: il Cristo è sopra tutte le cose perché è generato da Dio, e proprio questa generazione lo colloca in una posizione di differenza qualitativa oltre che di superiorità. 697

«Il primo uomo [Adamo] è detto "ad immagine" cioè "secondo l'immagine" e non "essere immagine"; troppo vistosa è la differenza tra la condizione creaturale del primo uomo e la condizione di Cristo. Qui per "immagine" non si intende una creazione, ma la riproposizione delle stessa natura, come tutto l'inno si impegnerà a dimostrare... Egli è superiore al creato perché "generato prima di ogni creatura", (lett. "primogenito di ogni creatura"), indicando più una preminenza che una precedenza nel tempo» (BPM)

Acuta un'interessante considerazione di un famoso scrittore circa l'espressione primogenito di tutta la creazione:

«Cristo è generato, non creato "prima di tutti i mondi". Che cosa significa? Non usiamo molto le parole *generando* o *generato* nell'inglese moderno, ma tutti ancora sanno che cosa significano. Generare vuol dire "diventare padre di", creare vuol dire "fare, fabbricare". E la differenza è questa. Quando si genera, si produce qualcosa della propria stessa specie: un uomo genera bambini, un castoro genera piccoli castori, un uccello genera uova che diventano piccoli uccelli. Ma quando si crea o si fabbrica, si produce qualcosa di specie diversa dalla propria: un uccello fa un nido, un castoro costruisce una diga, un uomo fabbrica un apparecchio radio – o magari qualcosa di più simile a sé, per esempio una statua che può anche assomigliare moltissimo a un uomo ma che non potrà mai naturalmente essere un vero uomo, solo somigliante. Questa, dunque, è la prima cosa da avere ben chiara: ciò che Dio genera è Dio, così come ciò che l'uomo genera è uomo; ciò che Dio crea, non è Dio, così come ciò che l'uomo fabbrica non è uomo. Per questo gli uomini non sono Figli di Dio nel senso in cui lo è Cristo» <sup>698</sup>

«In Col. 1,15...dal gen. πάσης κτίσεως dipendente da πρωτότοκος risulta chiaro che il Primogenito sta in un rapporto con la creazione. Egli è il mediatore della creazione. Pertanto non si può trattare di una priorità puramente temporale del Preesistente, bensì di una priorità di natura. Anche il v. 17a sembra avere presente questa posizione unica di preminenza... Cristo in quanto mediatore della creazione non sta sullo stesso piano delle creature, bensì in un rapporto unico con Dio, l' "Invisibile". Perciò nel caso di πρωτότοκος in Col. 1,15 non si dovrebbe trascurare l'accentuazione di -τοκος»<sup>699</sup>

- O Anche la striminzita citazione del GA «(lett. "primo nato di ogni creatura")» nel contesto del suo pensiero cambia radicalmente. Ecco la parte in rosso omessa da Felice
- «Primogenito avanti ogni creatura (lett. "primo nato di ogni creatura") può suggerire l'idea sia di priorità (nato avanti ogni creatura) che di preminenza (... al di sopra, al confronto di ogni creatura). Cristo è l'immagine di Dio perché generato da lui in perfetta identità di natura, fuori del tempo e dell'ordine della creazione. È detto primogenito per analogia con la posizione che, nell'ordinamento

<sup>&</sup>lt;sup>696</sup> Nell'AT LXX, per indicare una generazione divina, il titolo è applicato solo a Israele (Es 4,22; Ger 38/31,9) e al re (Sal 88/89,27)

<sup>697</sup> Cfr. Romano Penna, I RITRATTI ORIGINALI DI GESÙ IL CRISTO II..., 232

<sup>698</sup> Clive Staples Lewis, IL CRISTIANESIMO COSÌ COM'È, ADELPHI EDIZIONI, Milano 2011, 195-196

<sup>699</sup> DENT II, 1203-1204

del popolo ebraico, spettava al primogenito, avesse o no fratelli. Il v. 16 <u>esclude la possibilità di considerare il Figlio come la prima delle creature</u>: egli, infatti, è, con Dio, artefice della creazione di tutti gli esseri... Il v. 17 finisce di enunciare la trascendenza del Figlio <u>affermando categoricamente che egli esisteva prima di tutte le cose create</u> e che queste, come hanno cominciato ad esistere per opera di lui, così in lui hanno la propria consistenza»<sup>700</sup>

Quanto alla possibilità di dire se «Gesù è creatura», è necessario innanzitutto fare una distinzione. Senza dubbio, infatti, si deve dire che la *natura umana* di Gesù è *creata* (Agostino diceva che è creata nel momento stesso in cui viene assunta dal Verbo - il  $\lambda \acute{o}\gamma o\varsigma$  preesistente). Ma è chiaro che riferendosi a Gesù, non ci si limita alla sola umanità, ma alla persona di Gesù Cristo, che è evidentemente divina.

Della persona di Gesù, cioè del Verbo incarnato, possiamo dire che è «creatura»?

In forza dell'unione strettissima tra divinità e umanità noi diciamo che «Dio è uomo», sottintendendo «in Gesù», come diciamo, allo stesso titolo, che «Dio è nato» e che «Dio è morto». È evidente che Dio come tale non è uomo, né può nascere, né tanto meno morire. Ma il Dio che si è fatto veramente uomo può essere detto anche *uomo*. Pertanto, in questo senso, non è sbagliato ritenere Gesù anche «creatura», come del resto si legge proprio nel passo di *Col* 1,15 «il primogenito di ogni creatura». È ciò che la precedente traduzione CEI,<sup>71</sup> a scanso di possibili fraintendimenti, ha voluto indicare proprio con "generato prima di ogni creatura"»<sup>701</sup>

Ma la persona di Gesù Cristo, cioè il Verbo incarnato, non fa parte della creazione ed è eterno come il Padre perché generato da lui.

Una classica interpretazione ariana di *Col* 1,15 tesa ad includere Gesù Cristo nella creazione è quella di considerare il termine "primogenito" presente nel passo in questione, un "genitivo partitivo"; Felice si muove in tal senso citando il *Lexicon* del Tahyer. Cosa significa?

In pratica si affermerebbe che tale parola greca quando nelle Sacre Scritture viene attribuita a esseri viventi, sia persone che animali, ha un significato ben preciso: "Il primogenito appartiene sempre allo stesso gruppo o alla stessa classe di cui è appunto πρωτότοκος".

È innegabile come il "genitivo partitivo" possa essere rintracciabile nella parola greca  $\pi \rho \omega \tau \acute{o} \tau o \kappa o \varsigma$  nella stragrande maggioranza dei casi ricorrenti nella parola di Dio, persino in molti di quelli in cui non è implicata la "generazione letterale" come nei seguenti passi che ora rielencherò per affrontare proprio l'argomento sul "genitivo".

In *Ger* 31,9 per esempio Efraim pur essendo definito *primogenito* d'Israele, era egli stesso un'israelita; nel *Sal* 89,27 invece si parla di Davide visto da Dio come *primogenito* dei re della terra, eppure era egli stesso un re, appartenente allo stesso gruppo, alla medesima classe.

Infine vi è il passo di *Eb* 12,23, dove si parla di *primogeniti* di coloro che sono scritti nei cieli, e pur avendo avuto il privilegio di essere "capi" degli altri redenti, sono nello stesso tempo anche loro dei salvati, parte di quelli a cui Iddio ha posto il nome nel suo libro della vita.

Ebbene, tenendo conto di ciò dovremmo giungere alla conclusione che il Figlio di Dio essendo il "primogenito di tutta la creazione", è egli stesso alla fine una creatura?

È quantomeno affrettato giungere a tale conclusione tenendo conto solo di questi elementi senza considerare altri importanti fattori.

Incominciamo per esempio da Es 4,22. Il Signore, come possiamo notare, in questo passo definisce Israele come "nazione-Figlio". La cosa interessante è che all'epoca nessun altro popolo era

\_

<sup>&</sup>lt;sup>700</sup> GA3, 595

<sup>&</sup>lt;sup>701</sup> La nuova CEI, fatto salvo il senso di *primogenito*, dalla precedente versione *generato prima di*, è ritornata alla traduzione strettamente letterale di "*primogenito di tutta la creazione*", come già la TIV "*primogenito d'ogni creazione*".

identificabile come tale; questo indica che la parola "primogenito" presente nel brano del secondo libro della Bibbia è molto probabilmente un "genitivo di relazione" e non "partitivo", essendoci nel caso specifico "eterogeneità" e non "omogeneità" fra il popolo eletto e tutti gli altri popoli.

Un altro esempio lo possiamo riscontrare sempre in *Es* 12,29, dove si parla del "primogenito del carcerato". Tale espressione può avere una duplice interpretazione:

- 1°) Il primogenito del carcerato è certamente uno dei figli del carcerato (della stessa classe)
- 2°) Il primogenito del carcerato non è necessariamente egli stesso un carcerato (non dello stesso gruppo o classe).

Da questo passo, quindi, senza tener conto del contesto si può ricavare un doppio significato: esso è identificabile sia come "genitivo partitivo", ma pure come un "genitivo di relazione".

Infine *Nm* 18, 15, in cui si pone l'attenzione sul "riscattare un primogenito di un animale impuro". Il metodo interpretativo del passo è simile a quello di *Es* 12,29:

- 1°) Un primogenito dell'animale impuro è anche uno dei cuccioli dell'animale, ed è egli stesso impuro come il padre (genitivo partitivo).
- 2°) Un primogenito nel momento in cui è riscattato (purificato), non è più un animale impuro come il suo genitore e i suoi stessi fratelli, quindi "sale in cattedra" una situazione di eterogeneità (genitivo di relazione).

Bastano questi tre esempi per farci comprendere come il soggetto al quale viene attribuito il ruolo di πρωτότοκος può essere capo e leader anche in relazione a elementi eterogenei da lui; un capo o signore degli schiavi non era necessariamente uno schiavo, ma spesse volte un uomo libero (*Gn* 44,9.16), il capo dell'esercito un politico e non un militare, il capo dei medici un dirigente amministrativo e non un tecnico, il capo dei muratori un geometra (o un architetto) e non un capomastro. Nel caso del Figlio di Dio è ovvio che *Col* 1,15 non include, come già ricordato tenendo conto del contesto generale delle scritture, Gesù Cristo nella creazione.

Gesù Cristo è presentato ancora come "immagine del Dio invisibile", cioè, come ritiene Felice, «una copia dell'invisibile Dio, non l'invisibile Dio stesso. Un immagine è diversa dall'originale»<sup>703</sup>

La conclusione di Felice evidentemente non tiene conto del fatto che per il pensiero greco inserito nel mondo biblico l'immagine partecipa della realtà di ciò che riproduce, in essa si manifesta l'essenza stessa della realtà riprodotta. In *Col* 1,15 come anche in *2Cor* 4,4 dove Cristo è esplicitamente definito come tale, «non sussiste alcuna differenza tra l'immagine e l'essenza del Dio invisibile. In Cristo è Dio stesso che noi vediamo», <sup>704</sup> come la Sapienza, egli condivide la stessa natura di Dio (*2Cor* 4,6) e, anche se è raramente attestato in Paolo, è comunque degno di un culto di adorazione religiosa (*2Cor* 12,8-9).

Il fatto che alcuni padri della Chiesa riferendosi alla Sapienza parlino di Gesù come "prima creatura", è da attribuire alla LXX che tradusse ητ = qanah (possedere, fondare, formare, costruire o generare) con ektisen (dal verbo κτίζω) cioè mi fece, mi creò, mi fabbricò, mi edificò. Pur essendo tale verbo molto efficace dal punto di vista figurato, la LXX aprì la strada ad interpretazioni carnali e giustificò errate traduzioni ariane o semiariane (mi creò) presenti appunto in alcune opere dei padri  $^{705}$  e in non poche autorevoli Bibbie antiche e moderne.

<sup>&</sup>lt;sup>702</sup> Cfr. GLNT, VI, 879) 694ss; http://www.riforma.net/gaetano/passi\_passicontroversi.htm

<sup>&</sup>lt;sup>703</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 473

<sup>704</sup> DCBNT, 840; cfr. Le Lettere di San Paolo (= Parola di Dio), Paoline, Roma 1976, 740

<sup>&</sup>lt;sup>705</sup> Clemente Alessandrino, Stromata, V, 14 (*Sapienza creata per prima*); Tertulliano, Contro Prassea, VI (*Sapienza seconda persona creata*); Eusebio di Cesarea, Storia Ecclesiastica, I, 2, 6 (*Sola creatura di Dio preesistente al mondo*)

La traduzione esatta del testo ebraico è pertanto: *mi possedette, mi ebbe con sé, mi generò*; è ciò che ricorda la TOB in nota. Tale traduzione, fu seguita scrupolosamente dalle versioni greche di Aquila, Teodozione e Simmaco che, a differenza della LXX, resero קובה = qanah con il più esatto *ektèsato* (εκτήσατο = da κτάομαι = acquistare, *ottenere*).

«Qui essa stessa rivela la sua origine (generata prima di ogni creatura,vv 22,26), la parte attiva che ebbe nella creazione (vv 27-30)... La dottrina sulla sapienza, appena abbozzata nell'AT, sarà ripresa nel NT che le farà compiere un progresso nuovo e decisivo applicandola alla persona del Cristo... 8,22 il verbo ebraico *quananì* è tradotto «mi ha creato» dai LXX, sir e Targum... La traduzione «mi ha acquistato» o «mi ha posseduto» (Aquila, Simmaco, Teodozione) è stata ripresa da San Girolamo (volg.) forse per combattere l'errore di Ario che rendeva il Verbo (identificato alla sapienza) una creatura»<sup>706</sup>

La Sapienza (riferita a Gesù) dunque è stata *generata* (non *creata*) all'inizio della sua attività, prima di ogni sua opera, fin d'allora. Si riprenderà il discorso più avanti analizzando più dettagliatamente il passo di *Pro* 8,22.

Sotto l'elenco di come rendono le diverse versioni bibliche:

esisteva già prima di ogni altra cosa BLM nato dal Padre prima della creazione TILC generato prima CEI,<sup>71</sup> TOB, GCC, PIB, BPM primogenito avanti ogni creatura GA3 primogenito di tutta la creazione/di ogni creatura SBTI, ED (primo-nato), IBE, RL, NVP, NR, ND, CON, RI, NA, NIV, TIV, CEI,<sup>08</sup> IDO, SBA, SBS, UTET, MA Egli esisteva prima che Dio facesse ogni cosa... Cristo stesso è il creatore LB, GL

Una traduzione che rende molto bene il senso di πρωτότοκος è la BLM: «Cristo è l'immagine del Dio invisibile ed <u>esisteva già prima che Dio creasse tutte le cose</u>. Infatti, Cristo stesso ha creato ogni cosa, sia in cielo che in terra... egli esisteva già prima di ogni altra cosa»

«15. Generato dall'eternità, Dio da Dio, Cristo ha il primato assoluto nella creazione e nella redenzione, che è nuova creazione» 707

«15-16. Gesù, come Dio, è l'immagine perfettissima, anzi sostanziale del Padre, procedendo da lui per generazione, ed è il primogenito, perché generato da tutta l'eternità avanti la creazione. Ma anche come uomo è primogenito, essendo la causa esemplare e finale di tutte le creature e superiore alle gerarchie evangeliche»<sup>708</sup>

«Per combattere radicalmente gli errori serpeggianti tra i Colossesi, Paolo... ci presenta la dignità sovreminente di Gesù Cristo... a cui si attribuisce la natura divina, la creazione e la redenzione... - generato da tutta l'eternità e perciò prima di ogni creatura» 709

«1,15-20... Si tratta del Cristo preesistente, ma sempre considerato (cf. Fil 2,6+) nella persona

<sup>706</sup> BG, nota 22, 1303

<sup>&</sup>lt;sup>707</sup> CEI, 1173

<sup>&</sup>lt;sup>708</sup> SBTI, 1864

<sup>709</sup> PIB, 2141-2142

storica e unica del Figlio di Dio fatto uomo. Questo essere concreto è "immagine di Dio" in quanto riflette in una natura umana e visibile l'immagine del Dio invisibile (cf. Rm 8,29+), ed è lui che può essere detto creatura, ma anche primogenito nell'ordine della creazione, con un primato di eccellenza e di causa, come anche di tempo»<sup>710</sup>

«il primogenito di ogni creatura. Cfr. v.18. Il termine gr. per "primogenito" può indicare il primo nato in senso cronologico, ma più spesso fa riferimento a una posizione di preminenza (v. nota a Eb 1:6; cfr. Ro 8:29). Tanto nella cultura greca quanto in quella ebraica, il primogenito era il figlio che aveva ricevuto il diritto ereditario dal padre, indipendentemente dall'ordine di nascita. Questo termine è usato altresì per indicare Israele che, pur non essendo la prima nazione ad essere sorta, era comunque la nazione prediletta da Dio (cfr. Es 4:22; Gr 31:9). Il termine "primogenito" in questo contesto indica chiaramente colui che detiene il primato, non il primo nato (cfr Sl 89:27; Ap 1:15), e ciò per diverse ragioni: 1° Cristo non può essere contemporaneamente "primogenito" e "unigenito" (cfr Gv 1:14, 18; 3:16, 18; 1Gv 4:9); 2° ogniqualvolta il primogenito appartenga a una categoria dei suoi simili, tale categoria è declinata al plurale (cfr. v.18; Ro 8:29), laddove in questo contesto "ogni creatura" è al singolare; 3° qualora Paolo intendesse qui indicare che Cristo è un essere creato, si sarebbe trovato d'accordo con l'eresia che si riproponeva altresì di confutare con questa lettera; 4° è impossibile che Cristo sia ad un tempo un essere creato e il creatore di ogni cosa (v. 16). Dunque Gesù è il primogenito in quanto egli ha il primato (v.18) e possiede il diritto ereditario su "tutte le cose" (cfr. Eb 1:2; Ap 5:1-7, 13). Egli esisteva prima che esistesse il creato ed è esaltato al di sopra di esso. V. note al Sl 2:7; Ro 8:29» (SBA)

«Paolo... era preoccupato perché aveva saputo che tra loro serpeggiavano strane teorie pagane. I Colossesi infatti, erano fortemente influenzati dall'astrologia, dalla magia e dal giudaismo, ed a causa di ciò degradavano Cristo ad una specie di angelo. Paolo scrisse per rettificare questo errore, dimostrando che Cristo è Dio stesso ed è in possesso della pienezza dell'eterno Iddio (2:9)... TEMA: la deità e la gloria di Cristo»<sup>711</sup>

#### **COLOSSESI 1,16-20**

16 perché per mezzo di lui tutte le [altre] cose furono create nei cieli e sulla terra, le cose visibili e le cose invisibili, siano essi troni o signorie o governi o autorità. Tutte le [altre] cose sono state create per mezzo di lui e per lui. 17 Ed egli è prima di tutte le [altre] cose e per mezzo di lui tutte le [altre] cose furono fatte esistere, 18 ed egli è il capo del corpo, la congregazione. Egli è il principio, il primogenito dai morti, affinché divenga colui che è primo in tutte le cose; 19 poiché [Dio] ritenne bene di far dimorare in lui tutta la pienezza, 20 e per mezzo di lui riconciliare di nuovo con sé tutte le [altre] cose facendo la pace mediante il sangue [che egli sparse] sul palo di tortura, siano esse le cose sulla terra o le cose nei cieli (NM)

«L'obiezione posta nella traduzione di questi versetti riguarda la parola "altre" tra parentesi quadre nella TNM. Perché così si può considerare Gesù Cristo come parte della creazione e quindi una creatura. I trinitari sostengono che il pregiudizio religioso abbia indotto i traduttori della TNM ad

<sup>&</sup>lt;sup>710</sup> BG, 2528

<sup>711</sup> BLM, Introduzione a Colossesi, 418

aggiungere la parola "altre" in Colossesi 1:16-20. Innanzi tutto si osservi che l' "aggiunta" fatta nel testo <u>è stata evidenziata utilizzando le parentesi quadre [] e non aggiungendo direttamente nel testo un termine che manca nella lingua originale</u>»<sup>712</sup> (sottolineature mie)

Così scrive Felice nel suo commento a questo passo che ci trova assolutamente d'accordo. Dopo aver affrontato il concetto di "primogenito", nel proseguo dell'inno si dice che «nel primogenito ἐκτίσθη τὰ πάντα sono state create *tutte le cose* (lett. *il tutto*)».

Come si vede, però, la NM inserisce più volte nel testo la parola [altre], e non essendo parte dell'originale greco, le inserisce giustamente tra le parentesi quadre, come sottolinea anche lo stesso Felice. Con ciò però ci si accorge anche con una certa evidenza che con l'aggiunta di [altre] il senso del versetto cambia radicalmente: Gesù, cioè, viene ad essere incluso tra gli esseri creati, è una delle altre creature, parte della creazione di Dio, ed è proprio questo il punto problematico. Serve a poco infatti sottolineare che la parola "altre" è stata comunque aggiunta tra parentesi proprio perché non fa parte del testo originale, quando non c'era nessuna ragione ne necessità di farlo, visto che il testo è già sufficientemente chiaro e non c'è nessun senso implicito da esplicitare. In nessuna delle versioni bibliche infatti compare le parola "altre".

Anche la stessa KIT sotto il testo critico greco riporta l'inglese letterale esatto: "it was created the all (things)" *in lui fu creato il tutto*: ha poi aggiunto (things) "cose" tra parentesi per dire che "il tutto" significa "tutte le cose", e fin qui va bene. Manca sia nel greco che nella traduzione sottostante la parola corrispondente ad "altre" che invece appare nella NM nell'inglese corrente e in tutte le altre lingue.

| image of the God the invisible, firstborn visible God                                                     | the first-                               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| πάσης κτίσεως, 16 ὅτι ἐν αὐτῷ born of all of all creation, because in him 16 because                      |                                          |
| ἐκτίσθη τὰ πάντα ἐν τοῖς οὐρανοῖς of him all [ it was created the all (things) in the heavens things were | 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1 |
| καὶ ἐπὶ τῆς γῆς, τὰ ὁρατὰ καὶ the heavens and upon the earth, the (things) visible and                    | s and upon KIT                           |

Lo stesso dicasi per ED rende esattamente l'inglese letterale: "because in him were created the things all" perché in lui sono state create tutte le cose.

Non si può mancare di omettere la preziosa raccomandazione che "smaschera" la NM:

«Ciò che noi come studenti biblici dovremmo volere è **quello che dice il testo greco originale**. Solo avendo questo **basilare significato** possiamo determinare se la Traduzione del Nuovo Mondo o qualsiasi altra traduzione della Bibbia è giusta o no»<sup>713</sup>

In nota a *Col* 1,16 sia la KIT che la NM a giustificazione di [altre] citano, a loro modo di vedere, il caso simile di *Lc* 11,41-42, così come lo stesso Felice sostiene che anche altre Bibbie hanno adottato la procedura della NM, «prendendosi la libertà non solo di aggiungere direttamente nel testo delle parole assenti nell'originale, ma addirittura <u>evitando di riportarle tra le parentesi quadre senza avvisare il lettore</u>. Anche queste vere e proprie manipolazioni dovrebbero essere condannate fossero anche modifiche richieste *ad sensum*».<sup>714</sup>

A ben vedere, però, controllando i casi citati da Felice ci si rende ben conto che in quei versetti sono messe a confronto realtà omogenee, della stessa identica specie, mentre in *Col* 1,15ss realtà di diversa

<sup>712</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 476

<sup>&</sup>lt;sup>713</sup> Torre di Guardia 1/6/1970, 340

<sup>&</sup>lt;sup>714</sup> Cfr. La Traduzione del Nuovo Mondo..., 476

specie: da una parte Gesù Cristo πρωτό-τοκος il primo-**generato**, e dall'altra tutte le cose τὰ πάντα, **create** ἐκτίσθη in lui (ἐν αὐτῷ). Perciò Cristo non è della stessa specie delle cose, è distinto da esse, cioè dalle creature.

Questa differenza viene ancor più sottolineata da Paolo che utilizza in riferimento alle *cose create* proprio il pronome neutro "tà pànta" ( $\tau$ à  $\pi$ áv $\tau$ a – come già detto dovrebbe essere tradotto: "in lui fu creato *il tutto*); grammatica vuole, e la grammatica non è un'opinione, che al pronome plurale neutro *tà pànta*, sia estraneo un valore partitivo come vorrebbe Felice.

Vediamo i versetti da lui citati che giustificherebbero l'aggiunta di [altre].

In *Lc* 13,2, "i Galilei massacrati da Pilato", non sono forse della stessa specie di "tutti i Galilei"? Certo, si può dunque legittimamente sostituire all'espressione "tutti i Galilei" gli "altri Galilei"; infatti la frase "Pensate che questi Galilei erano più peccatori a confronto *degli altri Galilei*?" non è affatto alterata rispetto a "Pensate che questi Galilei erano più peccatori a confronto *di tutti i Galilei*?"

Altro versetto citato da Felice è *Mt* 26,35, dove è confrontato l'operato di Pietro e dei suoi compagni: anche qui è chiaro che sia Pietro che i suoi compagni sono della stessa "specie umana", perciò dire "Anche se dovessi morire con te, non ti rinnegherò affatto. La stessa cosa dissero pure tutti *gli altri* discepoli", è equivalente a "Anche se dovessi morire con te, non ti rinnegherò affatto. La stessa cosa dissero pure *tutti* i discepoli".

Così in *Lc* 21,29 c'è forse differenza nel dire che "il fico è uno fra *tutti* gli alberi" o che "il fico è uno fra gli *altri* alberi?", o in *Lc* 11,41-42 dove si parla della *menta* e della *ruta* e delle altre verdure? Lo stesso vedasi per *Lc* 24,9, *1Cor* 6,18, *2Cor* 13,2, *Fil* 2,9 e 2,21, dove si confrontano tra loro realtà omogenee: i discepoli, i peccati, il nome, i membri della comunità.

Riguardo poi alla premura di Felice nel segnalarci che [altre] è stato messo tra le parentesi quadre ad indicare che non fa parte della lingua originale, è di fatto categoricamente smentita da parecchie pubblicazioni dei TdG, che citano "altre" di Colossesi senza parentesi al fine di sostenere determinate conclusioni.  $Ragioniamo^{715}$  sia in fondo a pag. 153 che a pag. 406 cita tranquillamente in Col la parola "altre" senza le parentesi; lo stesso nel libro  $Creazione^{716}$  a pag. 22, in  $Cose nelle quali..., ^{717}$  pag. 127, in  $Accertatevi^{718}$  pag. 118 e 207 e sulla rivista Torre di Guardia del 1/12/1985 pag. 7.

Ma non è ancora tutto. Forse pochi sanno infatti che fin dal 1950 nella loro traduzione del *NT* della NM era già presente la parola "altre" senza le parentesi quadre e senza nessun riferimento che facesse pensare alla sua estraneità nel testo greco originale. Scusate ancora se insisto: ebbene, come a coronazione di un lungo e valido percorso, anche nella nuova revisione 2013 della NM in inglese, "altre" è riportata senza parentesi.

A questo punto è quanto meno lecito chiedere a Felice chi sarebbero veramente coloro che si prenderebbero la libertà (e che libertà!) non solo di aggiungere direttamente nel testo delle parole assenti nell'originale, ma addirittura di evitare di riportarle tra le parentesi senza avvisare il lettore.

Vediamo ancora alcune considerazioni di Felice a riguardo del contesto dell'inno:

«Dal punto di vista grammaticale entrambe le traduzioni sono valide, quindi ciò che ne determina l'esattezza è il contesto. Se si rendesse "tutte le cose" si darebbe l'impressione che Gesù Cristo non sia un essere creato e di conseguenza sia Dio. <u>Ma è questo un ragionamento valido</u>?

1°) Al versetto 15 è detto che <u>egli è "l'immagine dell'invisibile Iddio</u>". <u>È chiaro che se lui è l'immagine non può essere al tempo stesso l'Iddio.</u> È anche chiaro che <u>Dio viene definito "invisibile"</u>,

<sup>715</sup> Ragioniamo facendo uso delle Scritture, Roma 1998,

<sup>716</sup> La Creazione (di J.F. Rutherford), Brooklyn 1927

<sup>&</sup>lt;sup>717</sup> Cose nelle quali è impossibile che Dio menta, Brooklyn 1965

<sup>&</sup>lt;sup>718</sup> Accertatevi di ogni cosa attenetevi a ciò che è eccellente, Brooklyn 1974

mentre Gesù Cristo si vedeva. Oltre a ciò, è detto, come già trattato precedentemente, che egli è **2°**) "il primogenito di tutta la creazione". Da questo si deduce che <u>essendo il primo generato o creato egli è parte della creazione, cioè, un "altra" cosa non creata</u>.

**3°)** Al versetto 20 inoltre, è riportato che <u>Dio riconcilia a sé tutte le cose mediante il Figlio</u>. Certamente l'Iddio Onnipotente non aveva bisogno di questa azione, in quanto la riconciliazione avveniva mediante lui. In questo caso è ovvio che l'apostolo Paolo intendeva la riconciliazione di tutte le "altre" cose. Ma che dire di Satana e di tutti gli altri angeli ribelli? Saranno anche loro riconciliati? No! Quindi, è chiaro che anche in questo versetto occorrerebbe aggiungere la parola "altre" anche se essa non compare nel testo greco»<sup>719</sup> (numeri e sottolineature mie)

Di fronte a tali considerazioni che fanno emergere un'errata impostazione di fondo, riprendo la numerazione e sottolineo 1°) Riguardo a Gesù come "immagine del Dio invisibile" e alla distinzione dei due soggetti, Padre e Figlio, si è già detto, si rimanda anche più avanti a Eb 1,3; 2°) Anche circa il significato di primogenito, si è già detto molto. Non si capisce però come Gesù possa essere parte della creazione e cioè un'altra cosa non creata: è creato o non creato? Che confusione!

**3°)** Mentre la Scrittura dice che "Dio riconcilia a sé tutte le cose mediante Cristo e per Cristo", Felice la corregge in quanto è certo che Dio non aveva bisogno di fare questo... insomma poche idee e ben confuse.

#### COLOSSESI 1,17

Ed egli è prima di tutte le [altre] cose e per mezzo di lui tutte le [altre] cose **furono fatte esistere** (NM)

συνέστηκεν (sunèsteken lett. "sono tenute insieme"), è un indicativo perfetto del verbo συνίστημι (sunìstemi), e nel testo in questione è all'attivo e non al passivo, a sottolineare come tutta la creazione abbia in Cristo Gesù il suo fondamento e la sua ragione d'essere:

```
τὰ πάντα
καὶ
                      ἐν
                           αὐτῶ
                                                           συνέστηκεν
       le cose tutte
                             lui
                                                        sussistono (IBE)
 e
                       in
and
      the all(things)
                       in
                            him
                                   it has stood together [to stand - sussistono insieme] (KIT)
       le cose tutte
                                                      sussiste(-ono) (TIV)
                             lui
 e
                       in
       tutte le cose
                       in
                             lui
                                                        sussistono (IDO)
 e
       the things all
and
                            him
                                    has been placed together [to place - collocare insieme] (ED)
```

- 0 1) συν-ίστημι... 4) produco... creo; formo... " Rocci
- «συν-ίστημι... 4) produco; metto insieme; in essere... creo; formo... rendo saldo, consistente»<sup>720</sup>
- 0 2) συνίστημι... essere formato...". Dizionario base del Nuovo Testamento Greco Italiano a cura di Carlo Buzzetti (1991)
- «συνίστημι... intrans. sussistere, <u>stare insieme (Col 1,17)</u>; essere formato, avere consistenza (2Pt 3,5)»<sup>721</sup>

<sup>719</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 477

<sup>&</sup>lt;sup>720</sup> Rocci, 1769

<sup>721</sup> Buzzetti, 156

Significativo il Dizionario Buzzetti che cita proprio il passo in questione ma viene letteralmente epurato.

ο - 3) συν-ίστημι... sorgere, esistere...". - Dizionario Liddell e Scott
 «συν-ίστημι... consistere in..., sorgere, esistere... acquistare consistenza... consolidarsi»<sup>722</sup>

Interessanti le citazioni di Felice confrontate con le fonti, dove si notano chiaramente evitate le accezioni stare insieme, rendere saldo o consistente.

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>723</sup>

«συνίστημι... assumere compattezza o consistenza»<sup>724</sup>

«συνίστημι... c) Col. 1,17, nell'ambito di tutto l'inno (1,15-20), presenta Cristo come colui nel quale l'universo ha la sua sussistenza (συνέστηκεν, cfr. il pf. come "permanere di ciò che è compiuto"»<sup>725</sup>

tiene insieme tutto l'universo TILC sussistono in lui TOB, ND, RL, NR, NA, RI, SBA, SBS, GCC, CEI,<sup>71</sup> BLM, TIV, SBT, SBTI, IDO, PIB, UTET, CEI<sup>08</sup>, BPM, MA hanno consistenza NVP, GA3, CON, IBE tiene insieme tutte le cose LB, GL, NIV, ED

«Tema di ispirazione stoica, che vedeva l'universo come un insieme divino e coerente. Sir 43,26 e Sap 1,7 l'hanno adattato al monoteismo biblico. Il Figlio appare come il legame di tutte le cose (cf. Eb 1,3)»<sup>726</sup>

«Se l'affermazione del v. 16 poteva essere intesa nel senso che il Figlio sia soltanto causa esemplare o quasi un compendio della creazione, la nuova formula toglie ogni incertezza. Il v. 17 finisce di enunciare la trascendenza del Figlio affermando categoricamente che egli esisteva prima di tutte le cose create e che queste, come hanno cominciato ad esistere per opera di lui, così in lui hanno la propria consistenza»<sup>727</sup>

«"Tutte le cose hanno in lui consistenza" (v. 17: συνέστηκεν, anche qui tempo perfetto, che denota appunto il perdurare dell'azione). Fuori di lui il creato, anche se per assurdo si potesse immaginare esistente, sarebbe un mosaico dai pezzi slegati o una macchina dagli ingranaggi scombinati, cioè un assurdo indecifrabile»<sup>728</sup>

«Il v. 17, che in parte riprende l'idea del v. 15 sulla primogenitura del Cristo, si chiude su una

<sup>722</sup> Liddell e Scott, 1236

<sup>723</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

<sup>724</sup> GIMontanari, 2049

<sup>&</sup>lt;sup>725</sup> DENT II, 1502

<sup>&</sup>lt;sup>726</sup> TOB, *u*), 2715

<sup>&</sup>lt;sup>727</sup> GA3, 595

<sup>&</sup>lt;sup>728</sup> Settimio Cipriani, *Le Lettere di San Paolo...*, 515

affermazione di grande portata cristologica: la permanenza del mondo nell'essere è attribuita al Cristo (cfr. Eb 1,3), come gli è attribuita la sua origine»<sup>729</sup>

Il ruolo che il nostro inno celebra di Cristo, non è solo quello di essere presente al momento della creazione, ma quello di fungere da elemento coesivo dell'universo (più che non di mantenere tutto nell'esistenza), sicché ciò che viene detto qui non vale propriamente di lui in quanto Risorto (come in Ef 1,10) ma si riferisce a una sua dignità originaria e nativa. Questo, evidentemente, è troppo per la comprensione e la considerazione che hanno i TdG di Cristo: il meno impegnativo e vago "furono fatte esistere", è sufficientemente tollerabile.

## **ROMANI 14,8-9**

Poiché se viviamo, viviamo per **Geova**, e se moriamo, moriamo per **Geova**. Perciò sia se viviamo che se moriamo, apparteniamo a **Geova**. Poiché per questo <u>Cristo</u> morì e tornò in vita, per essere **Signore** sia dei morti che dei vivi (NM)

I passi che seguiranno riguardano l'attribuzione a Gesù Cristo del nome ebraico *Adonai* (Signore) riservato esclusivamente per il trascendente YHWH. Saranno solo i cristiani che lo applicheranno indifferentemente a Dio e a un uomo morto e risorto, Gesù Cristo. Questo è il punto fondamentale: un unico titolo, dunque, che designa insieme Dio e un uomo e li equipara in uguaglianza tra di loro. È solo questo il motivo per il quale Felice nel suo libro cerca, al contrario, di non fare emergere questa fondamentale verità della fede cristiana.<sup>731</sup>

per essere il Signore RL, BLM, TILC, GA3, TOB, NR, GCC, CEI,<sup>71</sup> CON, KIT, LB, GL, NIV, TIV, SBTI, SBT, PIB, SBA, SBS, UTET, MA, BPM, CEI<sup>08</sup> esercitare il suo dominio NVP per dominare NA, ED per signoreggiare ND, RI, IBE, IDO

Il significato della frase è chiaro: apparteniamo al Signore Gesù, perché egli è morto e risorto per signoreggiare = essere Signore...: è un gioco di parole tra il nome *Kyrios* (= Signore) e il verbo κυριεύση (kyrieuse) = signoreggiare = essere signore. Cristo è «Signore», equivale a dire che «signoreggia» o «esercita il suo potere», contrariamente a ciò che ritiene Felice.

«Κυριεύση deriva da «κυριεύω essere padrone/signore... Rom. 14,9: Cristo è morto e risuscitato per essere signore dei morti e dei vivi»<sup>732</sup>

Ma per la *NM* preoccupata di sminuire la figura di Cristo Gesù, il *Kyrios* dei vv. 7 e 8 non è Cristo ma Geova; perciò sostituisce la parola «Signore» con «Geova» (inesistente nell'originale); ma dal contesto risulta evidente che qui il «Signore» è Cristo e non «Geova». Infatti se il «Signore» dei vv. 7 e 8 è Geova, il v. 9 non avrebbe più senso. In questo versetto si dice che Cristo è morto ed è ritornato in vita per essere il «Signore dei vivi e dei morti». È chiaro quindi che o vivi («sia che

<sup>&</sup>lt;sup>729</sup> Parola di Dio, *Le Lettere di San Paolo...*, 742

<sup>730</sup> Cfr. Romano Penna, I RITRATTI ORIGINALI DI GESÙ IL CRISTO II..., 235

<sup>&</sup>lt;sup>731</sup> Cfr. Romano Penna, *Il DNA*..., 107-109

<sup>732</sup> DENT, 129-138

viviamo») o morti («sia che moriamo») siamo di Cristo. Perciò, il «Signore» dei vv. 7 e 8 è Cristo e non Geova.

Pensiero analogo lo troviamo in *Rm* 6,3 e in *2Cor* 5,14ss: «Poiché l'amore del Cristo ci spinge, al pensiero che uno è morto per tutti e quindi tutti sono morti. Ed egli [è chiaro che si parla di Cristo] è morto per tutti, perché quelli che vivono non vivano più per se stessi, ma per colui che è morto e risuscitato per loro»<sup>733</sup>

«Signore (κύριος) Il riferimento cristologico risulta inevitabile dalla frase in cui è inserito, come per l'intera pericope di Rm 14,6-9 dove il titolo è presente ben sei volte ed è condizionato dal tema pasquale del morire-vivere di Cristo: da lui come Signore prende senso anche la vita e la morte del cristiano»<sup>734</sup>

## 1CORINTI 2,8

Questa [sapienza] non la conobbe nessuno dei governanti di questo sistema di cose, poiché se l'avessero conosciuta non avrebbero messo al palo il **glorioso Signore** (NM)

«Ciò che noi come studenti biblici dovremmo volere è **quello che dice il testo greco originale**. Solo avendo questo basilare significato possiamo determinare se la Traduzione del Nuovo Mondo o qualsiasi altra traduzione della Bibbia è giusta o no»<sup>735</sup>

Cosa dice il testo critico greco utilizzato dalla KIT nel passo in questione? È molto interessante notare che mentre nella parte interlineare riporta fedelmente il testo greco, *Signore della gloria*, attenendosi giustamente alla preziosa raccomandazione della WT, nella traduzione corrente cambia in *glorioso Signore* (NM)

```
1 CORINTHIANS 2:9-13
                     735
                                                   εί | rulers of this system
άρχόντων τοῦ
                   αίῶνος τούτου ἔγνωκεν,
           of the
                              this has known, if
                                                       of things came to
γὰρ ἔγνωσαν, οὐκ ἂν τὸν κύριον τῆς know, for if they had for they knew, not likely the Lord of the known [it] they would
           έσταύρωσαν. 9 άλλὰ
                                            καθώς
                                                       not have impaled
          they put on stake;
                                but
                                         according as
                                                       the glorious Lord.
γέγραπται "A it has been written Which (things)
                                     όφθαλμὸς οὐκ
                                                       9 But just as it is
                                                                                 1Cor 2,8
```

Praticamente anche tutte le versioni bibliche sono unanimi nel tradurre questo passo così come le interlineari:

Signore della gloria IBE, ND, KIT, NA, NR, CEI,<sup>71</sup> GCC, NVP, RL, RI, TILC, NIV, LB, GL, BLM, GA, CON, TOB, TIV, SBT, SBTI, IDO, SBA, SBS, UTET, CEI<sup>08</sup>, MA, BPM, ED

```
οὐκ ἂν τὸν κύριον τῆς δόξης ἐσταύρωσαν non- il Signore della gloria avrebbero crocifisso (IBE)
```

<sup>&</sup>lt;sup>733</sup> Cfr anche DCBNT, 1760

<sup>&</sup>lt;sup>734</sup> Cfr. Romano Penna, I RITRATTI ORIGINALI DI GESÙ IL CRISTO II..., 185

<sup>&</sup>lt;sup>735</sup> Torre di Guardia 1/6/1970, 340

```
non certo il Signore della gloria mettevano al palo (TIV)
non il Signore della gloria avrebbero crocifisso (IDO)
not would the Lord of the glory they crucified (ED)
```

Gesù crocifisso, dice Paolo in  $1Cor\ 2,8$ , è il Signore della gloria (τὸν κύριον τῆς δόξης). La NM rende invece con *glorioso Signore*. Le parole di Felice, a giustifica di tale versione, sono a dir poco veramente stupefacenti:

«C'è comunque da considerare che traslare il "Signore della Gloria" suona tanto di paganeggiante, un po' come dire il "Signore della Fertilità", "delle stagioni", "della pioggia",... È un frazionare la sovranità in specifiche attribuzioni. Un Signore è Signore di tutto, non solo "della Gloria"»<sup>736</sup>

Intanto è bene ribadire a Felice che *Signore della gloria* non è altro che la pura e semplice fedeltà al testo greco originale (cosa tanto raccomandata dalla stampa dei TdG). E poi, se fosse veramente questa la preoccupazione di Felice, perché nella NM in Ef 1,17 dove si dice che "l'Iddio del nostro Signore Gesù Cristo, *il Padre della gloria*, vi dia...", non viene cambiato in "glorioso Padre"?

Non può essere che siccome Paolo sta parlando di Dio, il Padre e non del Figlio Gesù Cristo, non si incorre nessuna controindicazione?

Stesso trattamento lo si nota in *Gc* 2,1 dove Gesù Cristo *Signore della gloria* (come la KIT nell'inglese letterale che segue fedelmente il greco del testo critico), nella NM viene addirittura cambiato in Signore Gesù Cristo, *nostra gloria*.

Inoltre Felice forse non ha ben presente *cosa sia* e *a cosa ci si riferisca* quando si parla di "gloria" nella Bibbia. Basterebbe solamente leggere un Dizionario Biblico per avere un'idea. Riporto alcune riflessioni a riguardo:

«"Il Signore della gloria" (v. 8) è Cristo: rappresentandolo Paolo con la identica espressione, con cui viene talora presentato Iahwèh nell'A.T. (*Sal.* 28,3; 23,7; *Es.* 24,17 ecc.) e Dio Padre nel N.T. (*Efes.* 1,17; *Atti* 7,2), implicitamente ne afferma la divinità in senso pieno»<sup>737</sup>

«GLORIA... la presenza concreta di Dio, sfolgorante per gli uomini. - Tale "gloria" assume nella Scrittura la forma di fuoco, di nube, di apparizione; nell'AT essa abita nel *Tempio* di *Gerusalemme*; con la venuta di Cristo la g. abita in lui, che è divenuto "splendore della g. del Padre" (*Eb* 1,3), g. di Dio in forma umana (cf *Gv* 1,14-15;17). – È soprattutto grazie alla sua *risurrezione* che Gesù è divenuto il "Signore della gloria" (*1Cor* 2,8)»<sup>738</sup>

«Signore della gloria, Gesù Cristo, del quale con tale titolo viene affermata la divinità, poiché il medesimo titolo si dà a Jahve nel Vecchio Testamento (Sal. 24,7; 29,9)»<sup>739</sup>

«8. "Signore della gloria": è un titolo che è attribuito a Dio nell'AT (Es 24,17; Sal 24,7; 29,3...) ed al Padre nel NT (At 7,2; Ef 1,17). Dato a Cristo, ne afferma implicitamente la divinità»<sup>740</sup>

«La figura umana del Cristo risorto, dunque, viene vista accanto a quella di Dio stesso come

<sup>&</sup>lt;sup>736</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 417-418

<sup>737</sup> Settimio Cipriani, Le lettere di..., 128

<sup>&</sup>lt;sup>738</sup> DTBT, 92

<sup>&</sup>lt;sup>739</sup> PIB, 2063

<sup>&</sup>lt;sup>740</sup> BPM, 2731

partecipe dello splendore di lui»<sup>741</sup>

Per Felice traslare *Signore della Gloria* suona tanto di "paganeggiante"? Come si è visto, la verità è che qualificando Gesù come «Signore della gloria» ed essendo questa lo splendore della potenza di Jahve (*Es* 24,16+) attributo divino incomunicabile, lo si collocherebbe implicitamente sullo stesso piano di Jahve: questo, notoriamente, disturba la teologia dei *TdG*, che perciò non esita a trasformare *Signore della gloria* in *glorioso Signore*, adducendo motivazioni e ragionamenti fuorvianti.

Quindi, secondo il basilare significato del testo greco originale si può determinare che la traduzione della NM evidenzia, quantomeno, una certa ambiguità.

## **1CORINTI 10,9**

\*né mettiamo **Geova** alla prova, come alcuni di loro [lo] misero alla prova, solo per perire mediante i serpenti (NM)

Senza scendere nei particolari tecnici, i codici si dividono in due varianti, χριστόν e κύριον (Cristo e Signore) ambedue bene attestate.

«10,9 il Signore: secondo S, B, C e altri (così BJ); originale gr., D e volg. hanno: "il Cristo"»<sup>742</sup>

«9 Il Signore: altra lezione: Cristo»<sup>743</sup>

«Non tentiamo Cristo, come alcuni di loro... **e** Non tentiamo Cristo, alcuni mss. Non tentiamo il Signore»<sup>744</sup>

Anche in questo caso il problema di fondo non è tanto scegliere una variante o l'altra, ma considerare che Paolo sta richiamando il valore cosiddetto "tipologico" cioè "prefigurativo" dell'AT nei confronti del Nuovo nella persona di Gesù Cristo.

Se da una parte è chiaro che Paolo ricordi come il popolo degli Ebrei abbia "messo alla prova" il Signore Dio nel suo cammino verso la terra promessa, e nonostante ciò Dio non lo ha mai abbandonato, ora non era molto difficile per lo stesso Paolo fare una trasposizione della gesta salvifiche dell'Esodo da Dio a Cristo.

La KIT che segue come sappiamo l'edizione critica di Westcott e Hort presenta κύριον *Signore*, la IBE, la TIV e anche NAT di Corsani e Buzzetti che invece si rifanno a Nestle-Aland, avendo la variante Χριστόν scrivono Cristo, ma nessuna versione (se non una o due) rende Dio, nè tantomeno Geova. L'elenco delle versioni bibliche riportate da Felice, infatti, a pag. 425 del suo libro scrivono tutte Signore.

«9: allusione a Nm 21,5-6, ove si narra della punizione dei serpenti per la mormorazione contro Mosè, e del "segno" del serpente di rame. Il Signore viene ulteriormente esplicitato in senso cristiano dalla variante bene attestata: Cristo»<sup>745</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>741</sup> Romano Penna, *I RITRATTI ORIGINALI DI GESÙ CRISTO II...*, 102

<sup>&</sup>lt;sup>742</sup> BG,<sup>08</sup> 2734

<sup>&</sup>lt;sup>743</sup> NAT, 456

<sup>&</sup>lt;sup>744</sup> SBT, 1211

<sup>&</sup>lt;sup>745</sup> Parola di Dio, *Le lettere di San Paolo*, Paoline, Roma 1976, 275; vedi Giuseppe Ricciotti, *Le lettere...*, 77 e Settimio Cipriani, *Le lettere di Paolo...*, 176-179

### **1CORINTI 4, 4-5**

Poiché non mi rendo conto di nulla contro me stesso. Ma non per questo sono provato giusto, bensì chi mi esamina è Geova. Quindi non giudicate nulla prima del tempo stabilito, finché venga il Signore, il quale porterà le cose segrete delle tenebre alla luce e renderà manifesti i consigli dei cuori, e allora ciascuno riceverà la sua lode da Dio. (NM)

La stessa parola κύριος (Signore, il Signore Gesù), presente nei testi critici, è resa in due modi diversi: Geova e Signore. La stessa KIT per esempio, se nella parte letterale sotto al greco κύριός riporta giustamente ambedue le volte Lord (Signore), nel testo in inglese corrente ha erroneamente Jehovah (Geova).

Anche la TIV, la IBE, IDO e ED rendono sempre con Signorel Lord sotto il greco κύριος.

### **1CORINTI 6,19**

Che cosa! Non sapete che il corpo di voi è il tempio dello spirito santo che è in voi? Il quale avete da Dio? E voi non appartenete a voi stessi (NM)

Il fatto che lo Spirito Santo possa dimorare nel singolo individuo o nell'insieme dei cristiani non dipende certo da come si traduce l'espressione τὸ σῶμα ὑμῶν. Questa infatti può essere resa sia letteralmente "il corpo di voi", sia "il vostro corpo"; è chiaro che la seconda forma corrisponde ad un italiano più consono alla forma e al contesto.

L'addebito riguarda piuttosto il fatto che qui Felice ritiene che il tempio dello Spirito Santo non sia il singolo individuo, ma lo siano tutti i membri in maniera collettiva. A ben vedere invece, nel brano in questione, data la particolare situazione morale della Chiesa di Corinto, Paolo sta parlando del peccato di fornicazione, cioè dello smodato ed egoistico uso uso del piacere sessuale che si commette con il proprio corpo.

Perciò quando parla del fornicatore (v.18) intende un singolo individuo che "pecca contro il proprio corpo" facendone cattivo uso. Quindi al v. 19 ci ricorda che il corpo di ciascuno di noi come singole persone è tempio dello Spirito Santo che abita in noi. È in 1Cor 3,16 che Paolo invece presenta l'insieme dei cristiani come "tempio o comunità" dove abita lo Spirito.

«19s. A differenza del testo di 3,16, dove si parla della comunità, qui [1Cor 6,19] – come risulta dal fatto che si tratta del corpo - tempio e dimora dello Spirito sono detti i singoli fedeli, diventati proprietà di Cristo per essere stati da lui comprati a prezzo del suo sangue. Pertanto, come nei templi materiali si eleva a Dio il culto della lode, così nel corpo e col corpo del cristiano si deve rendere gloria a Dio. Lo Spirito S. appare qui come persona divina distinta, poiché i fedeli lo hanno da Dio ed egli dimora in loro (cfr. Gv. 14,23)»<sup>746</sup>

Ancora due commenti a 1Cor 3,16:

«Più oltre, in un contesto diverso, Paolo dirà che i singoli cristiani sono tempio di Dio e dello Spirito Santo (1Co 6,19). Ma qui l'immagine del tempio è riferita alla comunità nella quale abita lo Spirito, che si comunica ai singoli nell'istante in cui vengono a far parte di essa»<sup>747</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>746</sup> GA3, 425

<sup>&</sup>lt;sup>747</sup> Le lettere di San Paolo..., 226

«Tempio di Dio è per S. Paolo la comunità dei credenti in Cristo ed anche, per derivazione, ogni cristiano in quanto consacrato dallo Spirito e destinato alla lode di Dio (cfr. 1Co 3,9.16; 6,19)»<sup>748</sup>

il vostro corpo NIV, LB, NR, NVP, CON, ND, TOB, GL, BLM, NA, GA3, GCC, IBE, CEI, CEI, RL, SBT, SBTI, IDO, PIB (il nostro corpo), SBA, SBS, UTET, BPM, RI, TIV, ED, MA (le vostre membra)

voi stessi siete il tempio TILC

Concludiamo rispondendo a Felice che «Tempio di Dio sono tutti i cristiani: e questo sia in quanto comunità (1Cor. 3,16; Efes. 2,22) [ma non è questo il nostro caso], sia in quanto individui (**1Cor. 6,19**)»<sup>749</sup> e questo ci riguarda, ma è proprio ciò che Felice nega.

Certo, non credendo che lo Spirito Santo sia una persona divina, è impossibile che possa abitare ed essere realmente unito a ciascuno di noi. Basta però, per citare solo alcuni testi, leggere *1Cor* 3,16s, 6,19s, *Ap* 3,20 e *Gv* 14,23 per vedere come le Persone divine possano essere presenti nell'uomo.

## **EBREI 1,10**

E: "Tu in principio, **Signore**, ponesti le fondamenta della terra e i cieli sono [le] opere delle tue mani (NM)

La WT si dimostra poi incoerente nell'applicare la regola di citare traduzioni ebraiche. Infatti, quando queste traduzioni sono in contrasto con la sua "teologia", le note in calce rimangono stranamente mute; è l'esempio in questione.

Perché non vi è alcuna nota in calce che rimanda alle traduzioni ebraiche di questo passo? In *Eb* 1,10 viene citato il salmo 102,26 dove senza alcun dubbio si parla e si loda Dio Jhwh, creatore del mondo per tutte le sue opere. Il silenzio della nota e la mancanza del "ripristino" del nome *Geova* in questo versetto dipende semplicemente dal fatto che qui lo scrittore ispirato di Ebrei riferisce a Gesù, Figlio di Dio, proprio ciò che il salmo dice di Jhwh: sarebbe, dunque, molto contrastante con le dottrine dei *TdG* chiamare Gesù, il Figlio di Dio, *Geova*.

«10-12 Altro motivo della superiorità di Cristo sugli Angeli: egli è il "creatore" (v.10) dell'universo visibile... Anche qui la citazione è fatta dai *Settanta*, che però non hanno nessuna diversità sostanziale dal testo ebraico. Si noti solo che quanto nel *Sal*.102 è detto di Iahwèh, qui di nuovo, è applicato direttamente a Cristo»<sup>750</sup>

«8-13 Tre citazioni dei Salmi, che in vario senso, diretto o indiretto, si riferiscono a Gesù Cristo. Sal. 45,6-7, tipicamente messianico nel testo ebraico, direttamente nella versione dei LXX; 102, 26-28, detto di Dio in genere; 110,1 personalmente del Messia (cfr. Mat., 22, 41-45). Ne risulta sempre che Gesù, appartenendo alla sfera della divinità, è superiore agli Angeli, che sono puramente creature». 751

<sup>&</sup>lt;sup>748</sup> Idem, 370

<sup>&</sup>lt;sup>749</sup> Settimio Cipriani, Le Lettere di Paolo..., 299-300

<sup>&</sup>lt;sup>750</sup> Idem..., 748

<sup>751</sup> PIB, 2200

# 1 PIETRO 3,15

Ma santificate il Cristo come **Signore**\* nei vostri cuori, sempre pronti a fare una difesa davanti a chiunque vi chieda ragione della vostra speranza, ma con mitezza e profondo rispetto (NM)

L'asterisco nel testo rimanda alla nota che dice: «"Il Cristo come Signore", [ALEF] ABC, TR, "il Signore Dio"; J7,8,11-14,16,17,24, "Geova Dio"».

I simboli [ALEF] ABC, TR stanno rispettivamente ad indicare: Alef, il Codice Sinaitico manoscritto greco (gr) del IV sec. d.C.; A, Codice Alessandrino, gr., V sec. d.C.; B, Ms. Vaticano 1209, gr., IV sec. d.C.; C, Codice Ephraemi rescriptus, gr., V sec.d.C.; TR, *Textus receptus* (Testo comunemente accettato), Scr. Gr., di R. Estienne (Stefano), 1550. I simboli J7,8,11-14,16,17,24, indicano invece quelle traduzioni ebraiche che in questo passo hanno inserito il tetragramma al posto di *Kyrios*.

Anche in questo caso la *WT* si dimostra incoerente e contraddittoria; infatti anziché seguire come al solito l'esempio delle traduzioni ebraiche, come ha fatto per 237 volte, qui si attiene ai manoscritti greci che contengono la parola "Signore" (*Kyrios*). Perché questa incoerenza?

Semplicemente per evitare di far dire all'apostolo che bisogna santificare il Cristo come *Geova*, attribuendo quindi al Signore Gesù lo stesso nome che nel *VT* viene usato per Dio.

«Conforme alla tradizione è la formulazione: κύριον δ τὸν Χριστὸν ἁγιάσατε (I Pt. 3,15, cfr. Is. 8,13): "i credenti devono mantenere santo nei loro cuori Cristo come loro Signore"»<sup>752</sup>

«15 Ma... applicazione cristologia di Is 8,12.13»<sup>753</sup>

«14,15... tenete per santo, cioè onorate e temete qual vero Dio; il vostro gran timore sia, non i tormenti minacciati, ma di rinnegar Gesù Cristo. Sono parole di *Is.*, 8, 12-13»<sup>754</sup>

### FILIPPESI 2,10-11

Affinché nel nome di Gesù si pieghi ogni ginocchio di quelli che sono in cielo e di quelli che sono sulla terra e di quelli che sono sotto il suolo, e ogni lingua confessi apertamente che Gesù Cristo è **Signore** alla gloria di Dio Padre. (NM)

Cosa dicono le traduzioni ebraiche di questo passo? Quale parola usano al posto del titolo "Signore"? Anche qui la nota in calce della *NM* è insolitamente muta.

«Usato in assoluto, κύριος è l'apice dell'inno prepaolino a Cristo di Fil. 2,6-11... esso è applicato a Gesù innalzato e costituisce la motivazione dell'ossequio a lui dovuto (vv. 10 s.), che secondo Is. 45,23 spetta a Jahvè stesso... Il titolo di κύριος implica che il Gesù innalzato è equiparato a Dio/Jahvè. Tuttavia egli non è identificato con Dio – non è 'abbā!»<sup>755</sup>

«Il "nome" superiore a qualsiasi altro (v. 9), ricevuto da Cristo al momento della sua esaltazione, è precisamente quello di "Signore" (Κύριος: v. 11), per significare appunto la sua eccelsa dignità e

<sup>&</sup>lt;sup>752</sup> DENT I, 45

<sup>753</sup> NAT, 604

<sup>&</sup>lt;sup>754</sup> PIB, 2232

<sup>755</sup> DENT, 134-135

sovranità su tutti gli esseri dell'universo (v. 10), finalmente riconosciuta e proclamata davanti al mondo. È chiaro che nel contesto si parla di Cristo in quanto uomo, a cui compete di pieno diritto il titolo di "Signore" (Κύριος è il termine greco con cui i Settanta hanno reso costantemente il nome di Iahwèh) e a cui perciò devono "chinarsi in adorazione" ("si pieghi ogni ginocchio", espressione ripresa da Is. 45,23 e ivi riferita a Iahwèh) tutti gli esseri creati (v. 10). Non che anche prima, fin dal primo istante della sua esistenza terrena, non competesse a Cristo il titolo di "Signore" (egli non diventa Dio, ma "è" Dio)... È dall'incarnazione, dalla morte e dalla resurrezione di Cristo che si esprime la più grande "gloria di Dio Padre" (V. 11), perché la grandezza di Cristo viene dal Padre: accettando perciò e riconoscendo Cristo come "Signore", si glorifica il Padre. La formula "Cristo è Signore" (v. 11) è la professione di fede essenziale e fondamentale al cristianesimo (Rom. 10,9; 1Cor. 12,3; Col. 2,6; Giov 20,28; Atti 2,36). I vv.6-11 sono dunque di una eccezionale importanza teologica... vi si afferma la preesistenza del Verbo e la sua divinità»<sup>756</sup>

«Sono questi passi che spiegano l'inusitata affermazione di Fil 2,9-11, che attribuisce a Gesù il nome divino di «Signore». Qui dunque si celebra il fatto che il Crocifisso-Risorto è stato gratificato della stessa elevatezza del Dio d'Israele, in un doppio senso: sia come dignità personale, per così dire ontologica, sia come funzione da svolgere in rapporto al cosmo intero che gli è sottomesso. Ciò è tanto più evidente in quanto le due frasi «ogni ginocchio si pieghi... e ogni lingua confessi che Gesù Cristo è Signore» richiamano necessariamente il passo di Is 45,23b LXX, dove Dio stesso proclama: «Davanti a me si piegherà ogni ginocchio e ogni lingua confesserà a Dio...». Inevitabilmente perciò «la linea di demarcazione tra i due diventava fluida» (per quanto ciò comporti che Gesù sia considerato molto di più che un semplice uomo, mi sembra però un po' forzato dire che Paolo «credeva che Cristo fosse in un certo senso Yahweh stesso)

Il fatto poi che proprio in questo contesto venga ricordato il nome anagrafico di «Gesù» (vv. 10.11: uniche sue ricorrenze in tutto l'inno) dice che non si perde affatto di vista il concreto riferimento storico di tutto il discorso, come a sottolineare che è proprio l'uomo-Gesù, con tutta la sua drammatica vicenda di abbassamento, ad essere stato innalzato a un tale incomparabile traguardo.

### **ROMANI 10,9**

Poiché se pubblicamente dichiari quella 'parola della tua bocca', che Gesù è **Signore**, ed eserciti fede nel tuo cuore che Dio lo ha destato dai morti, sarai salvato (NM)

Molto interessante è invece il modo in cui viene commentato dalla WT il passo di Rm 10,9. Qui la Società ha evidentemente commesso un involontario autogol.

La nota in calce di questo versetto dice: «Gr. kyrios; J12-14,16-18,22 (ebr.), ha 'adhòhn, "il Signore". Non "Geova"»<sup>757</sup>

In questo caso le versioni ebraiche vengono menzionate. Si osserva però che la parola greca *kyrios* viene resa in queste versioni ebraiche con *ha'adhòhn*. A proposito di questo titolo, ecco cosa si legge in una loro famosa rivista dove si commenta il passo di Malachia 3,1:

«L'espressione ebraica qui usata è *ha'Adhòhn*. L'uso dell'articolo determinativo *ha* ("il") davanti al titolo *'Adhòhn* ("Signore; Padrone") limita l'applicazione di questo titolo **esclusivamente a Geova** 

<sup>756</sup> Settimio Cipriani, Le Lettere di Paolo..., 610-611

<sup>&</sup>lt;sup>757</sup> NM, 1365

**Dio**. Geova sarebbe venuto in effetti al "Suo tempio" »<sup>758</sup> (il grassetto è mio).

Quindi secondo la stessa WT i traduttori ebrei che in Rm 10,9 hanno reso kyrios con ha'adhòhn hanno compreso che in questo passo Cristo viene uguagliato a YHWH! La stessa osservazione viene fatta nell'Appendice della NM con riferimenti, edizione del 1987:

«Il titolo 'Adhòhn, "Signore; Padrone", quando è preceduto dall'articolo determinativo ha, "il", forma l'espressione ha 'Adhòhn, "il [vero] Signore". Nel M l'uso dell'articolo determinativo ha davanti al titolo 'Adhòhn limita l'applicazione di questo titolo esclusivamente a Geova Dio»<sup>759</sup>

Qualche lettore attento si è reso conto che la nota in calce nella NM su Rm 10,9 contrasta con queste affermazioni della WT, e si è chiesto allora perché la nota in calce su Rm 10,9 indica che lì questa espressione non si riferisce a Geova. Cito in parte la risposta della WT:

«La nota in calce su Romani 10:9 indica semplicemente che alcuni traduttori, rendendo le Scritture Greche in ebraico, hanno usato l'espressione *ha-Adòn* (che letteralmente significa "il Signore") per tradurre la parola greca *kyrios* (che significa "Signore"). La parola "Signore" qui si riferisce ovviamente a Gesù perché il versetto dice: "Poiché se pubblicamente dichiari 'quella parola della tua bocca', che Gesù è Signore [*Kyrios*], ed eserciti fede nel tuo cuore che Dio lo ha destato dai morti, sarai salvato". (*NW*) Certi traduttori rendono la parola greca *Kyrios* con l'ebraico *ha-Adòn*, ma **questa è solo la loro opinione**, perché nel testo greco, in questo versetto, "Signore" non è accompagnato dall'articolo determinativo. ...»<sup>760</sup> (Il grassetto è mio).

Un commento su questo punto: ma se questa era solo l'opinione erronea di alcuni traduttori perché la WT non ha semplicemente omesso (come ha fatto in altri casi) di indicare queste versioni ebraiche che, a suo parere, hanno tradotto in maniera sbagliata? La Società ha citato questi traduttori perché voleva dimostrare che **non** esiste in questo passo un parallelismo fra Kyrios (Gesù) e "Geova". Ma così facendo ha creato un problema ancora più grave: infatti queste traduzioni (definite poi erronee dalla Società) indicano invece che il Signore Gesù è ha-Adòn, proprio come YHWH!

## **ROMANI 10, 9-13**

9 Poiché se pubblicamente dichiari quella 'parola della tua bocca', che Gesù è Signore, ed eserciti fede nel tuo cuore che Dio lo ha destato dai morti, sarai salvato. 10 Poiché col cuore si esercita fede per la giustizia, ma con la bocca si fa pubblica dichiarazione per la salvezza. 11 Poiché la Scrittura dice: "Chiunque ripone fede in lui non sarà deluso". 12 Poiché non c'è distinzione fra giudeo e greco, poiché sopra tutti è lo stesso Signore, che è ricco verso tutti quelli che lo invocano. 13 Poiché "chiunque invoca il nome di Geova sarà salvato" (NM)

Anche in questo caso κύριος viene tradotto Signore nei vv. 9 e 12, ed erroneamente Geova nel 13. Paolo in questo contesto sta parlando di Gesù Cristo, citando alcune scritture dell'AT. È chiaro che la citazione del profeta Gioele ripresa da Paolo (v. 13), ha in mente YHWH e non Cristo.

<sup>&</sup>lt;sup>758</sup> Tor., 15/6/1987, 12

<sup>759</sup> NM, 1H, 1570

<sup>&</sup>lt;sup>760</sup> Purtroppo di questa citazione ho smarrito la fonte. Confido con ulteriori ricerche di rimediare al problema.

«11-13... Invocare il Signore, o (come dice la citazione di Gioe. 2,32) il nome del Signore che è la stessa cosa (il nome semiticamente è espressione della natura dell'essere), è... una professione di fede (cfr. I Cor. 1,2). Paolo applica a Cristo (v. 12) il titolo di Signore che il testo di Gioele e tutto il V.T. adoperano come designazione di Jahve; l'opera di Cristo è infatti la stessa opera di Dio». <sup>761</sup>

Il Ricciotti a riguardo: «Si noti che nel passo di *Joel* il testo originale ebraico dice *il nome di Jahvè*, Dio d'Israele; qui il testo greco non ha l'articolo, giacchè dice il nome di Signore, intendendo Gesù (cfr. al vers. 9). È una conferma dell'interpretazione data al tratto finale di 9,5, ossia che per Paolo Cristo era Dio»<sup>762</sup>

«13 Gl 2,32 ebr. = 3,5 gr. (cfr. Sal 86,5; At 2,21). L'applicazione a Gesù del titolo di Signore, riservato a Dio nell'AT, significa che nel pensiero dei primi cristiani l'opera di Cristo è proprio l'opera di Dio.»<sup>763</sup>

Non si tratta dunque, come si preoccupa a sproposito Felice, di identificare le persone di Dio (Padre) e di Gesù Cristo (Figlio) come un solo Signore, <sup>764</sup> ma di attribuire ad entrambi il titolo di Signore. Penna sottolinea che «in alcune citazioni bibliche il titolo appare addirittura interscambiabile tra Dio e Gesù Cristo. Ciò è evidente in Rm 10, dove prima si richiama la confessione di fede "Gesù è Signore" (v.9) per dire che essa è fatta "per la salvezza" (v.10) e poi si cita il testo profetico di Gioele 3,5: "Chiunque invocherà il nome del Signore sarà salvo" (v.13); evidentemente in quest'ultimo versetto il titolo, che all'origine ha solo significato teo-logico, passa sorprendentemente a qualificare la persona di Gesù. Lo stesso vale per i testi di: (a) Ger 9,23 in 1Cor 1,31; 2Cor 10,17, (b) Is 40,13 in 1Cor 2,16; (c) Sal 24,1 in 1Cor 10,26. Si tratta di un vero trapasso semantico, che suggerisce inevitabilmente una cristologia "alta"». 765

### **ROMANI 10, 9-10**

9 Poiché se pubblicamente dichiari quella 'parola della tua bocca', che Gesù è Signore, ed eserciti fede nel tuo cuore che Dio lo ha destato dai morti, sarai salvato. 10 Poiché col cuore si esercita fede per la giustizia, ma con la bocca si fa pubblica dichiarazione per la salvezza. (NM)

Particolare caratteristica di questo passo è la resa del greco ὁμολογέω homologhèo con "dichiarare pubblicamente", a differenza di tutti gli altri passi della NM (Mt 7,23; 10,32; Lc 12,8; Gv 1,20; 9,22; 12,42; 1Gv 1,9; 4,2-3.15; 2Gv 7) dove invece compare generalmente "confessare" o "fare confessione" in riferimento al battesimo. Anche l'elenco delle altre versioni bibliche lo confermano:

confessi/confessione RI, NA, ND, RL, KIT, NIV, NR, TIV, SBT, SBTI, SBA, SBS, MA, ED confesserai/professione di fede TOB, CEI,<sup>71</sup> GCC, GA3, CON, PIB, BPM proclamerai/professione di fede CEI<sup>08</sup> professerai/professione NVP, IBE, IDO, UTET dichiari/dichiara TILC

<sup>&</sup>lt;sup>761</sup> GA3, 556

<sup>762</sup> Giuseppe Ricciotti, Le Lettere di..., 336-337

<sup>&</sup>lt;sup>763</sup> NAT, 427

<sup>&</sup>lt;sup>764</sup> Cfr. La Traduzione del Nuovo Mondo..., 406

<sup>&</sup>lt;sup>765</sup> Romano Penna, I RITRATTI ORIGINALI DI GESÙ IL CRISTO II..., 186

dici agli altri/ confermando poi BLM se tu dici/conferma la sua salvezza GL, LB

È evidente come la stragrande maggioranza delle versioni riportino *confessare/professare*, piuttosto che *dichiarare pubblicamente*, che francamente è molto più giuridico e freddo, quasi da aula di tribunale o da "cena di lavoro", rispetto ad un contesto religioso o di fede com'è il nostro caso.

Riporto il greco e la traduzione letterale delle interlineari:

```
9 ὅτι
        ἐὰν
                                     τῷ στόματί... 10 στόματι
               όμολογήσης
                               έv
                                                                    δἐὲ
                                                                          όμολογεῖται
                                                                                              εἰς
poiché
                  confessi
                                           bocca...
                                                     con la bocca invece
                                                                                          per... (IBE)
                                                                           si confessa
                              con
                You should
 that if ever
                               in
                                    the
                                          mouth...
                                                       to mouth
                                                                            it is being
                                                                                         into... (KIT)
                                                                    but
                  confess
                                                                            confessed
                  tu abbia
poiché
                                     la
                                           bocca...
                                                     con la bocca
                                                                            si confessa
                                                                                           a... (TIV)
                              con
                                                                    poi
                 confessato
```

La stessa KIT, come si vede, riporta in inglese letterale *you should confess* (confessare) ciò che dice il greco ὁμολογήσης, salvo poi a rendere nell'inglese corrente il più vago *publicly declare* (dichiarare pubblicamente).

A giustificazione di questo, Felice così cita ὁμολογέω in un primo dizionario:

O -«è possibile che sia da intendere in senso proclamatorio e cioè in quello di emettere pubblica "confessione"»,<sup>766</sup> e più avanti: «l'uso più frequente di questa famiglia di concetti ha come significato quello di... *professare pubblicamente*»<sup>767</sup>

È solo prendendoci la briga di controllare che si può notare come Felice stia citando *homologhèo* in un contesto diverso, precisamente in riferimento ad *Eb* 11,13, e più sotto in riferimento alla traduzione greca della LXX e inoltre in modo parziale. Infatti ecco la citazione completa:

• «homologhèō si trova nel NT 26 volte...; <u>è un concetto assai complesso</u>; <u>abbraccia una serie di significati</u> che vanno da quello fondamentale del gr. profano, attraverso la caratterizzazione ricevuta nei LXX, fino all'uso tardogiudaico... Eb 11,13 va inteso probabilmente sullo sfondo dell'uso grecoprofano nel senso di ammettere, confessare... Ma è pure possibile che sia da intendere in senso proclamatorio e cioè in quello di emettere pubblica "confessione"... L'uso più frequente di questa famiglia di concetti ha come significato quello di confessare, dichiarare liberamente, professare pubblicamente»<sup>768</sup>

Questo uso di ὁμολογέω (proprio perché è un concetto assai complesso abbracciando una serie di significati) non riguarda il nostro caso (e comunque vengono appositamente tralasciate da Felice accezioni che possono infastidire la sua tesi - le parti omesse in rosso). Le informazioni fondamentali dello stesso Dizionario, palesemente ignorate da Felice, sono quelle che invece andavano citate in riferimento proprio al nostro passo:

«La comunità o il singolo rispondevano con la *pubblica confessione* o **professione di fede**... alla remissione dei peccati... In questa **professione di fede** viene riconosciuto e testimoniato che Gesù Cristo è il Signore, che Dio lo ha resuscitato dai morti per la salvezza della sua chiesa... Giustizia e redenzione, cioè la salvezza eterna, sono promesse esclusivamente a questo accordo di fede e

<sup>&</sup>lt;sup>766</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 404

<sup>&</sup>lt;sup>767</sup> *Idem*, 404

<sup>768</sup> DCBNT, 341

**confessione** (di cuore e di bocca) (Rm 10,8-10; il v. 9 ha chiaramente alla base una formula di confessione protocristiana).»<sup>769</sup>

Anche Cipriani è citato così:

- O -«Tale fede deve essere professata... ("con la bocca"): allusione probabile, quest'ultima, alla "pubblica" professione di fede...»<sup>770</sup>
- «Tale fede deve essere professata sia internamente ("col cuore") che esternamente ("con la bocca"): allusione quasi certa, quest'ultima, alla "pubblica" professione di fede emessa all'atto di ricevere il battesimo»<sup>771</sup>

Lo stesso discorso vale per il Lessico Gillièron, che così citato disorienta il lettore e non colpisce nel segno, perché evidenzia diverse sfumature e caratteristiche di ὁμολογέω in altri contesti:

- o «CONFESSARE... 2. Confessare Dio = proclamare pubblicamente... 3. NT (gr. Homologhèō = ... dichiarare, proclamare solennemente in pubblico...confessare pubblicamente... confessare Cristo ... Rm 10,9... da cui in forma ass. confessare pubblicamente la propria fede, fare professione di fede (... Rm 10,10... \*Confessare con le proprie labbra che Gesù è il Signore (Rm 10,9) = ... confessione pubblica di Cristo come Signore...»<sup>772</sup>
- •«CONFESSARE... 3. NT (gr. homologhèō... confessare Cristo... Rm 10,9... da cui in forma ass. confessare pubblicamente la propria fede, fare professione di fede... Rm 10,10... Confessare con le proprie labbra che Gesù è il Signore (Rm 10,9)»<sup>773</sup>

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»

Due ultime citazioni ribadiscono il valore preciso di ὁμολογέω in questo contesto:

«Nel greco profano ὁμολογέω presenta una notevole gamma di significati... 3.a) Nel N.T. il verbo ὁμολογέω è usato in 7 passi col significato che ha nel greco comune. Qui sono da notare le seguenti sfumature: I) dichiarare apertamente/confessare...; 2) affermare/riconoscere...; 3) dichiarare apertamente... dichiarare espressamente: Ebr. 11,13... sostenere...; 4) promettere... b) parteggiare per qualcuno... c) Un uso linguistico specificamente cristiano-religioso presente in quei passi neotestamentari in cui il verbo o il sost. indicano la professione di fede in Cristo (> 5)... ὁμολογέω confessare, è costruito con l'acc. della pers. ... o della cosa... col doppio acc. ... Rm 10,9»<sup>774</sup>

«ὁμολογία, ας... professione (di fede), dichiarazione, testimonianza»<sup>775</sup>

Dal momento che, se per un verso la WT riconosce che Romani 10:9,10 non si applica semplicemente a qualsiasi dichiarazione pubblica, ma si applica in particolare a una dichiarazione pubblica formale come quella fatta nel momento in cui chi si è dedicato a fare la volontà di Dio

<sup>&</sup>lt;sup>769</sup> *Idem*, 342

<sup>&</sup>lt;sup>770</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 404

<sup>771</sup> Settimio Cipriani, Le Lettere di..., 465-466

<sup>&</sup>lt;sup>772</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 404

<sup>&</sup>lt;sup>773</sup> LTB, 50-51

<sup>&</sup>lt;sup>774</sup> DENT, 603-604

<sup>775</sup> Buzzetti, 112

viene battezzato,<sup>776</sup> dall'altro però si dice anche che <u>per la salvezza è richiesto più che il semplice</u> battesimo anche le seguenti parole dell'apostolo <u>Paolo</u>: "9 Poiché se pubblicamente dichiari quella 'parola della tua bocca', che Gesù è Signore, ed eserciti fede nel tuo cuore che Dio lo ha destato dai morti, sarai salvato. 10 Poiché col cuore si esercita fede per la giustizia, ma con la bocca si fa pubblica dichiarazione per la salvezza" (Rom. 10:9,10). Da questo è evidente allora che oltre alla fede e al battesimo, un'esigenza della salvezza è anche quella di fare "<u>pubblica dichiarazione</u>" che sebbene questa si faccia al tempo del proprio battesimo, non significa che poi dopo non ci sia più bisogno di dichiarare ulteriormente la propria speranza davanti ad altri, alle adunanze di congregazione, davanti alle autorità governative o ai magistrati che possono domandare ragione della nostra speranza cristiana nel proclamare pubblicamente la "buona notizia" del regno di Dio.<sup>777</sup>

In conclusione, oltre a riconoscere che "pubblica dichiarazione" non sembra rendere lo specifico senso e significato del greco ὁμολογέω, come di fatto confermano le altre Bibbie, nello stesso tempo non è casuale in quanto appare finalizzata a indurre determinati comportamenti, nel senso che leggendo questo passo, molti TdG non pensano solitamente a un **confessione di fede** fatta al momento del battesimo, ma piuttosto al fatto che debbano portare avanti un' "opera di predicazione" così come viene promossa dalla WT.

## **ATTI 3, 23**

In realtà, ogni **anima** che non ascolterà quel profeta sarà completamente **distrutta** di fra il popolo (NM)

Questa è forse l'unica pagina del libro dove le fonti vengono citate nella loro completezza. Nulla di nuovo, ma vale lo stesso discorso sull'immortalità dell'anima. Felice inoltre ha omesso di dire che *At* 3,23 è una citazione di *Dt* 18,19 e *Lev* 23,29 (siamo nell'AT) dove l'idea di sopravvivenza e di immortalità è ancora ben lontana o quasi del tutto assente.

Le citazioni dunque parlano di *mortel distruzione* dell'individuo, della persona, e non dell'anima come viene intesa dai *TdG*. Anche la stessa IBE, la TIV e ED, sebbene rendano esattamente come la NM, e la IDO (*sterminata via*), si muovono naturalmente sulla stessa linea. La BED in *Lev.* 23,29 rende con "recisa".

### Un dizionario dice:

«ἐξολεθρεύω... estirpare, sterminare. Si trova in Atti 3,23, nella citazione di Lev. 23,29 LXX: chi non avrà ascoltato il profeta come Mosè, "sarà estirpato (sterminato) di mezzo al popolo"»<sup>779</sup>

<sup>776</sup> Torre di Guardia, 1/5/1979, 15

<sup>777</sup> Idem, 1/11/1979, 15

<sup>&</sup>lt;sup>778</sup> Cfr. Achille Aveta - Bruno Vona, I TESTIMONI DI GEOVA E LO STUDIO DELLA BIBBIA..., 198-199

<sup>&</sup>lt;sup>779</sup> DENT, 1257

### ATTI 2,42-46

42 E continuavano a dedicarsi all'insegnamento degli apostoli e a partecipare [l'uno con l'altro], a **prendere i pasti** e alle preghiere..... 46 e di giorno in giorno erano con costanza assidui nel tempio, di comune accordo, e **prendevano i loro pasti** nelle case private e <u>partecipavano al cibo</u> con grande allegrezza e sincerità di cuore (NM)

Κλάσει τοῦ ἄρτου (spezzare il pane) era la tipica espressione tecnica che indicava per i primi cristiani la Cena del Signore, l'Eucarestia.

Qui (vv.42 e 46) e dovunque appare nelle Scritture, è sempre resa nella NM *prendere i pasti*; è palese il tentativo di veicolare l'idea che non si tratti della *Cena del Signore*, dell'Eucarestia, ma solo di un comune trovarsi a tavola per mangiare insieme.

In *Lc* 24,35 i discepoli in cammino verso Emmaus riconobbero il Risorto "allo spezzar del pane"; la NM traduce allo stesso modo contraddicendosi, in quanto per coerenza avrebbe dovuto tradurre "i discepoli riconobbero Gesù mentre prendevano il pasto".

Vediamo subito la seguente citazione di Felice poi, come al solito, quella completa con le parti mancanti in rosso :

o - "... frazione del pane... L'espressione di per sé richiama un pasto giudaico...". – BG – NJB

• «frazione del pane: vedere v 46; 20,7.11; 27,35; Lc 24,30.35. L'espressione per sé richiama un pasto giudaico, nel quale chi presiede, prima di dividere il pane, pronunzia una benedizione. Ma nel linguaggio cristiano si intende il rito eucaristico (1Cor 10,16; 11,24; Lc 22,19p; 24,35+). Questo (v 46) non veniva celebrato nel tempio, ma in qualche casa e non era disgiunto da un vero pasto (cf. 1Cor 11,20-34).»<sup>780</sup>

Come capita spesso, la citazione della BG estrapolata dal contesto è tendenziosa, perché non solo è incompleta ma travisa completamente il vero pensiero dell'autorità citata.

*«spezzare il pane*: è la frase tipica per designare il rito dell'Eucarestia (col quale nome traduce la versione siriaca)»<sup>781</sup>

«spezzare del pane: con tutta probabilità sia vuole indicare l'Eucarestia, che veniva celebrata durante i pasti in comune. Cfr. At 20,7 e 1Co 10,16»<sup>782</sup>

«La "cena del Signore" (così è detta in 1*Corinzi* 11,20; in seguito "eucaristia", cioè "ringraziamento") è il cuore della celebrazione della fede cristiana a livello comunitario... In primo luogo c'è la convinzione che il pane e il vino del pasto comune racchiudano una vera forma di presenza reale di Gesù in mezzo ai suoi discepoli»<sup>783</sup>

«In At 2,42 abbiamo la descrizione della liturgia di un'assemblea cultuale della comunità primitiva...: alla didachê (che poteva essere sostituita anche dalla lettura di una lettera) e al pasto comune (κοινωνία, koinōnìa) seguiva immediatamente la cena del Signore (κλάσις τοῦ ἄρτου,

<sup>&</sup>lt;sup>780</sup> BG, nota 2,42, 2330; vedi anche BG,<sup>08</sup> 2589

<sup>&</sup>lt;sup>781</sup> RI, 42, 1542

<sup>&</sup>lt;sup>782</sup> Atti degli Apostoli 37, Paoline, Roma 1982, 79

<sup>&</sup>lt;sup>783</sup> Romano Penna, *Il DNA del Cristianesimo...*, 284

klasis tou artou, lo spezzare del pane) che finiva con salmi e preghiere»<sup>784</sup>

«42 sgg... La *frazione del pane* nel linguaggio paleocristiano è il rito sacro dell'eucaristia (1Cor 10,16; 11,24; Atti 20,7), celebrato non nel Tempio, ma in qualche casa privata, durante un banchetto fraterno, a quanto pare (cfr. 1Cor 11,20-34)» (UTET)

«È il primo dei cosiddetti *sommari*, cioè brevi ricapitolazioni della vita della prima comunità cristiana. Qui sono notate quattro cose: predicazione degli apostoli; vita comune o *koinonia*, che significa unione di animi e comunicazione di beni; spezzare il pane, e cioè partecipare all'Eucarestia; la preghiera in comune, guidata dagli apostoli, cf 4,32-35»<sup>785</sup>

« - per la celebrazione della Cena del Signore: il testo originale dice per spezzare il pane (vedi 2,42). Sono espressioni equivalenti, ed esprimono il riferimento ad un momento essenziale dell'iniziazione cristiana»<sup>786</sup>

«42 frazione del pane: è la frase tipica per indicare l'Eucaristia, tanto nei Vangeli... come negli Atti... e nelle Epistole»<sup>787</sup>

Riporto sotto la TIV, IBE, KIT e l'ED dove si possono chiaramente notare le differenze:

| κοινωνία, τῆ κλάσει τοῦ ἄρτου καὶ ταῖς προσευχαῖς. comunanza, nella rottura del pane e nelle preghiere. 2.43 Ἐγίνετο δὲ πάση ψυχῆ φόβος, πολλά τε τέρατα καὶ σημεῖα διὰ τ                                       | r<br>เกิบ |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Venne or ad ogni anima timore, molti infatti prodigi e segni per mezzo de                                                                                                                                       |           |
| κοινωνία, τῆ κλάσει τοῦ ἄρτου καὶ ταῖς προσευχαῖς. comunione, nella frazione del pane e nelle preghiere.  43 Ἐγίνετο δὲ πάση ψυχῆ φόβος, πολλά τε τέρατα καὶ C'era poi in ogni anima timore, molti - miracoli e |           |
| ἐν τῷ ἰερῷ, κλῶντές τε κατ' οἶκον ἄρτον,                                                                                                                                                                        |           |
| in il tempio, spezzando - in (ogni) casa (il) pane,                                                                                                                                                             |           |
| μετελάμβανον τροφής ἐν ἀγαλλιάσει καὶ ἀφελότητι καρδίας<br>prendevano cibo con gioia e semplicità di cuore                                                                                                      |           |

**IBE** 

<sup>&</sup>lt;sup>784</sup> DCBNT, 232-233

<sup>&</sup>lt;sup>785</sup> NVP, 42-47, 1678

<sup>&</sup>lt;sup>786</sup> TILC, 20,7, 1547

<sup>&</sup>lt;sup>787</sup> PIB, 1986

| κλάσει<br>breaking   | of t     |                 | καί<br>and            | ταῖς<br>to the | προc                           | τευχαΐς.<br>ayers.  | another], to taking of meals and to prayers.  |
|----------------------|----------|-----------------|-----------------------|----------------|--------------------------------|---------------------|-----------------------------------------------|
| 43                   | Έγί      | νετο δ          |                       | άση<br>every   | ψυχῆ<br>soul                   | φόβος,              | 43 Indeed, fear began to fall upon            |
|                      |          |                 |                       |                |                                | •                   |                                               |
| δμοθυμα<br>like-mind | δòν      | έν τῷ<br>in the | ίερ<br>tem            | ώ, κ<br>ple. b | κλῶντε<br>reakir               | ς τε<br>ig and      | attendance at the temple with one             |
| κατ'<br>according    | _        | οΐκον ἄ         | ρτον,<br>read,        | -04            | (a total manager of married to | βανον<br>artaking   | 1 -                                           |
| τροφῆς<br>of food    | έν<br>in | άγαλλ<br>exulta | ιάσ <b>ει</b><br>tion | καὶ<br>and     | ά¢                             | ελότητι<br>nplicity | homes* and partook<br>of food with great      |
| καρδίας              | 47       | αίνοῦντες       | τòν<br>the            | θεὸν<br>God    | καὶ<br>and                     | ἔχοντες<br>having   | rejoicing and sincerity of heart, 47 praising |

**KIT** 

that sours about three thousand. were and | Souls were added. προσκαρτερούντες τῆ διδαχῆ τῶν ἀποconstantly attending to the teachings of the aτῶν ἀπο-(42) And they were constantly attending to the στόλων, καὶ τῆ κοινωνία, \*[καὶ] τῆ postles, and to the distribution, [and] to the TEACHING of the TLES, and to the †CONκλάσει τοῦ ἄρτου, καὶ ταῖς προσευχαῖς. 43'E-breaking of the loaf, and to the prayers. Came TRIBUTION, and to the BREAKING of the LOAF, γένετο δὲ πάση ψυχῆ φόδος, πολλά τε τέρατα and to every soul fear, many and prodigies and to the PRAYERS. 43 And Fear came upon καί σημεία διὰ τῶν ἀποστόλων ἐγίνετο. and constantly attenuing any one nad Need. δμοθυμαδὸν ἐν τῷ ἰεοῷ, κλῶντες τε κατ' with one mind in the temple, breaking and at olkov, ἄρτον, μετελάμβανον τροφῆς ἐν ἀγαλ-home bread, they were partaking of food in glad-λιάσει και ἀφελότητι καρδίας, <sup>47</sup>αἰνοῦντες ness and singleness of heart, praising (46) And constantly attending with one mindtin the TEMPLE every day, and breaking Bread at Home, they partook of Food in Joyfulness and Simplicity of Heart; τὸν Θεόν, καὶ ἔχοντες χάριν πρὸς ὅλον τὸν the God, and having favor with whole the 47 praising God, and

ED

Come si può notare, tutte le interlineari rendono giustamente l'espressione κλάσις τοῦ ἄρτου con rottura o frazione del pane (spezzare il pane - breaking of the bread dove in inglese questa espressione viene da to break bread e significa in senso figurato fare la comunione <sup>788</sup>), ma a differenza delle altre la KIT nella versione corrente a lato, per eliminare ogni ambiguità (come dice Felice), cambia con "took their meals" "prendere i pasti": ma di quale ambiguità sta parlando?

L'ambiguità piuttosto è da parte della NM che rende "prendere i pasti" proprio per evitare di far apparire il valore eucaristico della Cena del Signore.

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>789</sup>

Cena del Signore TILC, BLM, frazione del pane CEI, TOB, NA, KIT, SBTI, PIB, UTET, MA (eucarestia), BPM eucarestia GA3 spezzare del pane NVP, CON, RI, IBE, CEI SP, SBA, SBS, ED spezzare il pane LB, NIV, IDO and at the Communion sevices – spezzando il pane – Cena del Signore GL

<sup>&</sup>lt;sup>788</sup> Cfr. Ragazzini, *Dizionario Inglese-Italiano Italiano-Inglese*, Zanichelli, 72

<sup>&</sup>lt;sup>789</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

Interessante ed illuminante la presentazione di Romano Penna che inquadra il significato della "frazione del pane" nel più ampio panorama delle prime celebrazioni cristiane.

La cadenza ebdomadaria dei raduni cristiani è già attestata in tre passi del *NT* che costituiscono una testimonianza preziosa sullo sviluppo della prassi conviviale cristiana.

Il documento più antico databile ai primi anni 50 si trova in *1Cor 16,1-2*: «Riguardo alla colletta in favore dei santi, fate anche voi come ho ordinato alle chiese della Galazia. *Ogni primo giorno della settimana* (*katà mían sabbátou*) ciascuno di voi metta da parte ciò che è riuscito a risparmiare».

Il costrutto greco evidenziato ha valore distributivo e alla lettera significa «ad ogni primo giorno dopo il sabato», alludendo non a un solo giorno ma a tutti i primi giorni settimanali.

La scelta del giorno è implicitamente motivata dal fatto che proprio in quel giorno il sepolcro di Gesù a Gerusalemme era stato trovato vuoto dalle donne che vi si erano recate per ungere il cadavere (Mt 28,1: «Dopo il sabato, all'alba del primo giorno della settimana»; Mc 16,1; Lc 24,1; Gv 20,1).

Si tratta dunque del giorno della scoperta della tomba vuota, identificato in forma sintetica con il giorno della risurrezione di Gesù. Evidentemente quello era diventato il giorno in cui i cristiani si ritrovavano insieme per celebrare la loro fede e la loro comunione. Quello era dunque il momento migliore per unire insieme le collette in favore dei «santi», cioè i cristiani poveri della chiesa di Gerusalemme, per i quali Paolo aveva preso un solenne impegno (*Gal* 2,10; *At* 11,29; *2Cor* 8-9).

Un altro passo è **At 20,7**: «Il primo giorno della settimana (en tē miâ tōn sabbátōn) ci eravamo riuniti a spezzare il pane e Paolo, che doveva partire il giorno dopo, conversava con loro e prolungò il discorso fino a mezzanotte».

Come si vede, il costrutto temporale è pressoché identico al precedente e ha comunque lo stesso significato. La localizzazione del fatto è a Troade, nel nord della costa orientale del Mar Egeo. Benché il testo sia stato scritto negli anni 80 del 1° sec., esso conserva memoria dei viaggi di Paolo (in questo caso siamo verso il 54). L'espressione circa lo «spezzare il pane» ha bisogno di essere spiegata, come faremo più sotto.

Il terzo testo è **Ap 1,10**: «Fui preso dallo Spirito nel giorno del Signore (*en té kyriakē hēméra*) e udii dietro a me una voce potente come di tromba».

A parlare (e a scrivere) è il veggente Giovanni mentre si trova a Patmos, un'isola dell'Egeo sudorientale (pressoché di fronte a Mileto). Il testo dell'Apocalisse giovannea è databile negli ultimi anni dell'imperatore Domiziano (81-96), cioè all'inizio degli anni 90. Per comprendere il senso esatto dell'espressione kyriakē hēméra (giorno del Signore), escludendo per diversi motivi altre ipotesi, resta valida l'interpretazione più comune, secondo cui l'espressione equivale alla lettera al latino dies dominica, che nella nostra lingua con la caduta del sostantivo si riduce all'aggettivo sostantivato dominica, «domenica». È vero che il testo di Ap 1,10 non fa alcun riferimento a una cena o a un qualche momento conviviale, bensì denota soltanto l'importanza del giorno, ma quel giorno comunque nell'antico testo di Didachè 14,1 (pressoché contemporaneo di Apocalisse) è deputato a «riunirsi per spezzare il pane e rendere grazie». La descrizione più antica del pasto conviviale dei cristiani, unitamente alla testimonianza della sua cadenza settimanale si troverà verso la metà del II secolo nella Prima Apologia di Giustino. 790

A parte i tre testi esaminati, occorre rendersi conto che in At 2,46 sembra suggerirsi una cadenza

<sup>&</sup>lt;sup>790</sup> In 67,3-7 leggiamo: «Nel giorno chiamato "del Sole", ci si raduna tutti insieme, abitanti delle città o delle campagne, e si leggono le memorie degli Apostoli o gli scritti dei Profeti finché il tempo consente. Poi, quando il lettore ha terminato, colui che presiede con un discorso ci ammonisce ed esorta a imitare questi esempi. Poi tutti insieme ci alziamo in piedi e innalziamo preghiere; terminata la preghiera, vengono portati pane, vino e acqua, e il presidente, secondo le sue capacità, innalza preghiere e rendimenti di grazie, e il popolo acclama dicendo "Amen". Si fa quindi la spartizione e la distribuzione a ciascuno degli alimenti consacrati, e tramite i diaconi se ne manda agli assenti... Ci raccogliamo tutti insieme nel giorno del Sole, perché questo è il primo giorno nel quale Dio, trasformate le tenebre e la materia, creò il mondo; sempre in questo giorno Gesù Cristo, il nostro Salvatore, risuscitò dai morti».

diversa. Infatti vi si legge che i primi cristiani della chiesa di Gerusalemme «ogni giorno (kath'hēméran) erano perseveranti insieme nel Tempio e, spezzando il pane nelle case (klōntés te kat'oîkon árton), prendevano cibo con letizia e semplicità di cuore». In realtà, l'accennata scansione quotidiana riguarda non lo spezzare il pane, ma soltanto i momenti della preghiera nell'area templare, cadenzati su quelli del culto giudaico, ai quali la comunità gerosolimitana si adeguava per via della sua estrazione ebraica. <u>Il vero problema posto da questo testo</u> (e ricorrente anche nel passo di At 20,7 esaminato sopra) consiste semmai nel senso da dare alla prassi dello «spezzare il pane», conosciuta in latino come fractio panis (già menzionata in At 2,42). Visto che questo gesto è ambientato «nelle case», avendo quindi un carattere non pubblico ma familiare, ci si deve chiedere se si trattasse di un semplice pasto in comune o del rito sacramentale vero e proprio dell'Eucaristia. Con tutta probabilità l'alternativa pone un falso problema, poiché questi primi cristiani non distinguono tra Eucaristia e pasto in comune, e la cosa varrà anche per le comunità paoline: da una parte, il pasto non era separato dall'Eucaristia; dall'altra, questo loro abbinamento non avveniva tutti i giorni ma solo il primo giorno dopo il sabato. Al più va notato che, a differenza della prassi ebraica in cui lo spezzare il pane rappresenta solo l'inizio del pasto, in ambito cristiano esso passa a indicare per sineddoche il pasto intero (come si vede anche in At 20,7.11; 27,35; 1Cor 10,16; 11,24; Atti di Giovanni 110).791

Così è citato da Felice il Buzzetti:

0 - ἄρτος, ου... cibo..." – Dizionario base C. Buzzetti

● «ἄρτος, ου… pane; cibo»<sup>792</sup>

«κλάσις, εως (Lc 24,35; At 2,42) f lo spezzare, frazione (<u>del pane; idiom</u>. per indicare la Cena del Signore)»<sup>793</sup>

Come si può ben notare c'è un interessante particolare nella citazione di ἄρτος del Buzzetti: in rosso è stata evitata da Felice l'accezione "pane" e lasciato il più generico "cibo": considerando il fatto che lo stesso Buzzetti alla voce κλάσις "klàsis" riporti *spezzare* o *frazione del pane* come frase idiomatica in riferimento alla Cena del Signore (κλάσις τοῦ ἄρτου), la mancanza dell'accezione "pane" è stata utile e strumentale a evitare al lettore l'immediato richiamo proprio a questa particolare espressione che, per i TdG, ovviamente deve essere intesa in modo diverso.

Ancora la nota a *Mt* 26,27 circa l'istituzione dell'eucarestia dice: «"Rendere grazie" traduce qui il verbo greco *eucharisteō*; per cui il sostantivo *eucharistia*, "azione di grazie", è stato adottato nel linguaggio cristiano per designare la santa cena».<sup>794</sup>

Lo stesso Rocci citato come il Buzzetti, riporta κλάσις, εως con rottura, frangimento; spezzamento, il frangere...NT, e rimanda anche al verbo κλάω e dice: τὸ σῶμα τὸ ὑπὲρ ὑμῶν κλώμενον, corpus quod pro vobis (in speciebus panis) frangitur, NT, con chiaro riferimento alla Cena del Signore, cioè all'Eucarestia.<sup>795</sup>

Alla domanda conclusiva di Felice, «Se la TNM è infedele, dato che traduce l'espressione greca κλάσει τοῦ ἄρτου (klàsei tou àrtou) con "prendere i pasti" anziché "spezzare il pane", per negare il valore eucaristico, perché non si dice nulla della traduzione GA che al versetto 42 traduce con

<sup>&</sup>lt;sup>791</sup> Cfr. Romano Penna, La Cena del Signore. Dimensione storica e ideale, San Paolo, Cinisello Balsamo 2015, 72-77

<sup>&</sup>lt;sup>792</sup> Buzzetti, 22

<sup>&</sup>lt;sup>793</sup> Idem, 89

<sup>&</sup>lt;sup>794</sup> BG<sup>08</sup>, 2381

<sup>&</sup>lt;sup>795</sup> *Rocci*, 1050

"eucaristia", parola che non compare nel testo greco, per affermarla?»<sup>796</sup>, si risponde semplicemente che κλάσει τοῦ ἄρτου ed εὐχαριστία «sono espressioni equivalenti, ed esprimono il riferimento ad un momento essenziale dell'iniziazione cristiana»,<sup>797</sup> tanto che «εὐχαριστία nei padri apostolici alla fine del I° secolo assume il significato di Cena del Signore»<sup>798</sup>

A riguardo Penna ricorda che la parola greca *eucharistia* significa semplicemente «ringraziamento» e il significato che esso assunse in rapporto alla Cena come memoriale di Gesù nel *NT* non è mai attestato. Addirittura nei Vangeli non ricorre mai, né sulla bocca di Gesù né sotto la penna di un evangelista, ma implica sempre una semplice preghiera di ringraziamento a Dio disgiunta dalla Cena (*1Cor* 14,16; *Fil* 4,6; *Col* 2,7; *1Tm* 2,1; *Ap* 7,12).

È solo in un secondo tempo, e probabilmente a motivo dell'impiego del verbo omologo *eucharistéō* (ringraziare) nel corso dell'Ultima cena in rapporto al pane e al calice (*Mt* 26,27; *Mc* 14,23; *Lc* 22,17.19; *1Cor* 11,24) che il termine servì per qualificare l'insieme della Cena del Signore a partire già dal 1° sec. come attesta la **Didachè**. È sintomatico che nel testo di *1Cor* 10,16 l'espressione «il calice della benedizione (*eulogias*)» venga sostituito in alcuni manoscritti antichi con «il calice del ringraziamento (*eucharistias*)». Altrettanto avviene poco dopo nelle lettere di **Ignazio di Antiochia** (Efesini 13,1; Filadelfesi 4; Smirnesi 8,1), il quale, pur non riportando il racconto dell'istituzione, verso l'anno 110 scrive però che «l'eucaristia è la carne del nostro salvatore Gesù Cristo che ha sofferto per i nostri peccati e che il Padre nella sua bontà ha risuscitato» (Smirnesi 7,1). Ma ormai il trapasso semantico è chiarissimo verso la fine del 2° sec., sia in **Ireneo di Lione**, secondo cui il pane e il vino «divengono Eucaristia, cioè il corpo e il sangue di Cristo» (Contro le eresie 5,2,3; Contro i Docetisti 4,8,5: «Il nostro pensiero è in pieno accordo con l'Eucaristia e l'Eucaristia a sua volta conferma il nostro pensiero») sia in **Clemente Alessandrino** che, scrivendo a proposito del biblico Melchisedeq, lo definisce come «colui che offrì il vino e il pane (*Gn* 14,18) a simbolo dell'Eucaristia» (Stromati 4,25,161,3).

Il dato sorprendente è che il termine non è mai collegato con la reiterazione delle parole "consacratorie" sul pane e sul vino, quali leggiamo nei Sinottici e nella paolina *1Cor* 11. Le più antiche narrazioni descrittive della Cena del Signore, che troviamo nella Didachè (§ 9), specialmente in **Giustino** (Prima Apologia 65,5) e in **Tertulliano** (Apologetico 39), invece delle parole consacratorie, dicono però che il pane è eucaristizzato «con la parola di preghiera che viene da lui» (Giustino, Prima Apologia 66,2) e che «il calice mescolato e il pane preparato ricevono la parola di Dio e divengono eucaristia» (**Ireneo**, Contro le eresie 5,2,3), richiamando comunque l'idea di ringraziamento. Così va detto pure della cosiddetta Anafora di Addai e Mari, della chiesa assira, risalente con ogni probabilità al 3° sec., in cui si parla solo della «commemorazione del corpo e del sangue del tuo Cristo, che ti offriamo sopra l'altare puro e santo come tu ci insegnasti».

È soprattutto sorprendente che Giustino si esprima in termini di un forte realismo sacramentale: «Infatti noi li prendiamo non come pane comune e bevanda comune; ma, come Gesù Cristo, il nostro Salvatore incarnatosi per la parola di Dio, prese carne e sangue in vista della nostra salvezza, così abbiamo appreso che anche quel nutrimento, consacrato (*eucharistētheîsan*) con la preghiera che contiene la parola di lui stesso, di cui nutriamo la nostra carne e il nostro sangue mutandoci in esso, è carne e sangue di quel Gesù incarnato» (Prima Apologia 66,2).

Lo stesso avviene in **Ireneo di Lione**, il quale, pur non descrivendo la Cena, così si esprime: «Come il pane che proviene dalla terra, dopo avere ricevuto l'invocazione di Dio, non è più pane comune ma eucaristia costituita di due realtà, una terrestre e una celeste, così anche i nostri corpi che

<sup>&</sup>lt;sup>796</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 356

<sup>&</sup>lt;sup>797</sup> TILC, 20,7, 1547

<sup>&</sup>lt;sup>798</sup> DENT, 1477

ricevono l'eucaristia non sono più corruttibili, perché hanno la speranza della risurrezione» (Contro le eresie 4,18,5). E a proposito della carne, che i Marcioniti deprezzano in senso gnostico, egli scrive: «Se essa non riceve la salvezza, senza dubbio il Signore non ci ha riscattati con il suo sangue, e il calice dell'eucaristia non è la comunione del suo sangue né il pane che spezziamo è la comunione del suo corpo... Se dunque il calice mescolato e il pane preparato ricevono la parola di Dio e divengono eucaristia, cioè il sangue e il corpo di Cristo, e se con essi si fortifica e si consolida la sostanza della nostra carne, come possono dire che la carne non è capace di ricevere il dono di Dio che è la vita eterna?» (5,2,2-3).<sup>799</sup>

Certo è che seguendo la resa della NM, il senso dato dall'esegesi dei TdG è piuttosto originale, sia sul senso del sostantivo κοινονὶα (comunione) reso con il verbo generico partecipare con l'aggiunta, per di più di "l'un con l'altro" inesistente nel greco ma necessario per dare almeno una parvenza di senso alla frase, sia nel rimarcare l'abitudine dei primi cristiani di essere con costanza assidui e perseveranti nel nutrirsi e prendere i pasti, come se ci fosse bisogno di rilevare che essi mangiavano, il tutto annoverato così tra "gli insegnamenti degli apostoli": tutto qui?  $^{800}$ 

# **ATTI 5,42**

E ogni giorno, nel tempio e **di casa in casa**, continuavano senza posa a insegnare e dichiarare la buona notizia intorno al Cristo, Gesù (NM)

Questo è quanto sostengono i TdG. Comunque non si legge da nessuna parte nella Bibbia che Gesù predicasse "di casa in casa". Anche qui in At 5,42 infatti la KIT sotto il greco  $\kappa\alpha\tau$  o $\hat{\kappa}$ ov  $(kat' \dot{o}ikon)$  riporta giustamente e correttamente l'inglese "according to house" "come alin casa", salvo poi a cambiare arbitrariamente nell'inglese corrente "from house to house" "di casa in casa". Anche la stessa ED sia nell'inglese letterale che in quello corrente rende "at home" in casa.

Lo stesso si può dire dell'opera compiuta dagli apostoli, che non predicavano di casa in casa, ma di città in città, di villaggio in villaggio (Lc 8,1; Mt 9,35) e che Gesù mandava davanti a sé i discepoli (Lc 10,1), affinché annunciassero il suo arrivo. Quando poi Gesù arrivava nel villaggio o nella città, erano le persone stesse che andavano ad ascoltarlo in qualunque luogo adatto (la sinagoga, la piazza), oppure lo invitavano nelle loro case.

Uno dei passi che i TdG citano frequentemente per sostenere la tesi che i cristiani compissero un'opera di evangelizzazione "porta a porta" è il versetto di Mt 10,11: "In qualunque città o villaggio entriate, cercate chi vi è meritevole e lì rimanete finché non partiate (NM)".

Secondo i *TdG* tali "meritevoli" sarebbero le persone sincere che ascoltano il loro messaggio e che andrebbero cercate appunto "di casa in casa". Tuttavia, se teniamo conto del contesto e degli altri vangeli, comprendiamo che questi "meritevoli" erano semplicemente persone che avrebbero offerto *ospitalità* ai discepoli. Ecco infatti come l'evangelista Luca rende i passi paralleli nel suo vangelo: «Ma dovunque entriate in una casa, rimanetevi e di là partite... E restate in quella casa, mangiando e bevendo le cose che provvedono, poiché l'operaio è degno del suo salario. **Non vi trasferite di casa in casa**» (9,4; 10,7 NM, il grassetto è aggiunto).

Questo non è generalmente compreso dai TdG, i quali comunemente credono, come si diceva, che il versetto di Mt 10,11 insegni che bisogna predicare "di porta in porta" e che i meritevoli siano le

<sup>&</sup>lt;sup>799</sup> Cfr. Romano Penna, La Cena del Signore..., 78-82

<sup>800</sup> Cfr. Valerio Polidori, LA BIBBIA..., 33

persone che ascolteranno il loro messaggio. Il CD è consapevole che non è questo il significato del passo e lo ammette in alcuni casi, anche se cerca di mettere in secondo piano quello che è invece il senso *principale* del versetto:

«Gesù poi comanda: "In qualunque città o villaggio entriate, cercate chi vi è meritevole e quivi rimanete finché non partiate". (Mt 10,11) Meritevole di che cosa? Meritevole del privilegio di ricevere questo servitore di Geova e di ascoltare il messaggio del Regno di Dio. Naturalmente, a quel tempo è probabile che i discepoli fossero ospitati dalla **persona meritevole** e usassero la sua casa come base mentre setacciavano il restante territorio alla ricerca di altri meritevoli» 801

In che modo l'apostolo Paolo compiva la sua opera di testimonianza? In At 19, si legge che, dopo essere arrivato a Efeso, Paolo «trovò alcuni discepoli», circa dodici, che non sapevano niente dello Spirito o del battesimo cristiano, essendo stati battezzati solo con il battesimo di Giovanni. Paolo li battezzò nel nome di Gesù. Va sottolineato il fatto che quando li trovò, tali uomini erano già credenti. Egli insegnò loro non come a degli estranei ignari di tutto, ma come ad uomini che erano già divenuti discepoli. Dopo il battesimo di questi uomini, il racconto di Atti continua dicendo:

"Entrato nella sinagoga [Paolo] parlò intrepidamente per tre mesi, pronunciando discorsi e usando persuasione riguardo al regno di Dio. Ma quando alcuni continuarono a indurirsi e a non credere, parlando ingiuriosamente della Via davanti alla moltitudine, egli si ritirò da loro, e separò da loro i discepoli pronunciando ogni giorno discorsi nella scuola di Tiranno".

Questo è il racconto del ministero di Paolo ad Efeso fatto da Luca, testimone oculare. Egli mostra che alcuni di quelli che avevano ascoltato i discorsi di Paolo nella sinagoga durante quei tre mesi erano già discepoli o lo sarebbero infine divenuti. Egli non dice che la loro adesione al cristianesimo fosse il risultato dell' "attività di predicazione di casa in casa".

In tutto il libro degli Atti troviamo numerosissimi esempi di persone che divennero credenti in seguito all'ascolto di discorsi pronunciati in luoghi pubblici o pubblicamente. I 3000 della Pentecoste si erano radunati in luogo pubblico per sentire il discorso di Pietro, e in quello stesso giorno divennero credenti (At 2,1-41). Ad Antiochia di Pisidia, in seguito al discorso di Paolo nella sinagoga, alcuni "seguirono Paolo e Barnaba" (At 13,14-16, 38-43). Ad Iconio, Paolo e Barnaba parlarono nella sinagoga e "una grande moltitudine sia di Giudei che Greci divennero credenti". A Filippi, Lidia ricevette il messaggio di Paolo lungo un fiume.

Questi sono solo alcuni esempi del metodo seguito da Paolo nella sua predicazione. Tutti questi racconti precedono il racconto dell'attività di Paolo a Efeso, riportato in At 20,20-21. In questo passo nella NM si legge che Paolo aveva insegnato "pubblicamente e di casa in casa" agli Efesini. Se il primo termine della frase implica un insegnamento in pubblico, il secondo non può che indicare, necessariamente, un insegnamento privato. Confrontato con l'ampio e dettagliato panorama offerto dall'intero libro degli Atti, il caso di Efeso indica con molta chiarezza che egli aveva trovato dei credenti che erano divenuti tali in seguito ai suoi discorsi nella sinagoga e, successivamente, nella scuola di Tiranno, e che egli dopo di ciò si era recato nelle loro case, visitandole una dopo l'altra, insegnando loro non più pubblicamente, ma in privato. Se si attribuisce la giusta importanza ai precedenti scritturali, si deve riconoscere che questa è la spiegazione più ragionevole.

Felice attribuisce all'espressione κατ' οἶκον (kat' òikon) un significato "distributivo". A questo proposito si può osservare che distributivo non vuol dire affatto consecutivo. Una persona, infatti, può andare "di casa in casa", recandosi da una casa che si trova in un certo luogo ad un'altra che si trova in tutt'altro luogo, proprio come un medico fa "visite a domicilio" andando da una casa

<sup>801</sup> Torre di Guardia..., 15/12/1985, 15

all'altra. Ma questo non significa necessariamente che egli faccia delle visite una porta dopo l'altra. Asserire inoltre che il solo modo di tradurre correttamente e accuratamente la preposizione distributiva κατ' οικον sia quello "di casa in casa" è in contraddizione con la stessa NM.

Pochi TdG infatti, sono al corrente che la stessa identica espressione (κατ' οικον), tradotta "di casa in casa" in At 5,42, si trova anche in 2,46. Tuttavia qui non viene tradotta "di casa in casa" bensì "in case private":

«Erano con costanza assidui nel tempio, di comune accordo, e prendevano i loro pasti **nelle case private\*** e partecipavano al cibo con grande allegrezza» (NM)

Perché? Perché non è logico ne fattibile pensare che i discepoli prendessero i loro pasti *trasferendosi* da una casa all'altra della via, ma poiché il CD - a sostegno della sua attività di porta in porta - vuol conferire all'espressione "di casa in casa" quel determinato significato, deve quindi evitare quei problemi che sorgerebbero se qui traducesse "di casa in casa".

L'espressione "di casa in casa" la si incontra nuovamente in At 20,20, sebbene le parole greche che indicano "casa" o "case" siano qui al plurale:  $\kappa\alpha\tau$ ' οἴκους (kat'òikous). Anche questa volta il modo in cui questa frase greca deve essere tradotta dipende dalla scelta del traduttore:

«**20** mentre non mi sono trattenuto dal dirvi nessuna delle cose che erano profittevoli né dall'insegnarvi pubblicamente e *di casa in casa*\*» (NM)

Così è stata aggiunta nella NM una nota in calce a questo versetto

At 20:10\* O, "vita". Vedi App. 4A. 11\* Lett. "avendo spezzato il pane". 17\* Gr. presbytèrous. 20\* O, "e in case private". Lett. "e secondo [le] case". Gr. kai kat' òikous. Qui katà è usato con l'accusativo pl. in senso distributivo. Cfr. nt. a 5:42, "casa".

Come dice la nota, infatti, siamo informati che l'espressione può essere tradotta anche in altri modi, e che conseguentemente non esistano dei passi o dei versetti che forniscano una valida base scritturale al metodo di predicazione *porta a porta*, tanto caro ai TdG.

Ecco come rendono At 5,42 le altre versioni bibliche

nelle case TILC, NA, SBTI, UTET per le case RI, ND, IBE, NR, CON, NVP, BLM , RL, SBT, PIB, SBA, SBS, MA a casa CEI, TOB, CEI, BPM, ED ogni casa TIV di casa in casa GA3, IDO da casa a casa NIV in città LB, GL (Letteralmente "a casa." Possibile, "da casa a casa", o forse, "nelle loro sale d'incontro")

È bene ricordare che in greco esiste un modo preciso per dire "di casa in casa", ed è èξ οἰκίας εἰς

<sup>802</sup> Cfr. Raymond Franz, (ex membro del Corpo Direttivo) Alla ricerca della libertà cristiana, 288-292

οἰκίαν (ex oikías eis oikían); Luca lo conosceva (10,7), mentre qui negli Atti usa un'altra espressione.

### **ATTI 7,59**

E tiravano pietre a Stefano mentre **faceva appello** e diceva: "Signore Gesù, ricevi il mio spirito" [Quindi, piegando le ginocchia, gridò a gran voce: "**Geova**, non imputare lo questo peccato...] (NM)

- O 1) ἐπι-καλέω ...chiamo... b) chiamo in aiuto ... c) appello..." (Rocci)
   «ἐπι-καλέω ...chiamo... b) chiamo in aiuto; in soccorso; invoco; ... c) appello...»
- 0 2) ἐπι-καλέω ... II chiamare in aiuto... fare appello a, appellarsi a..." (Liddell e Scott)
- «ἐπι-καλέω ...invocare...chiamare in aiuto... invitare... fare appello a... chiamare a testimonio»<sup>804</sup>
- 3) «ἐπι-καλέω ...chiamare, soprannominare; invocare; fare appello a, fare ricorso a (Cesare)» 805
- 4) ἐπι-καλέω ... 1) chiamo, soprannomino... invoco... 2) chiamo in aiuto... mi appello a» 806
- 5) «ἐπι-καλέω ...chiamare, invocare... chiamare in causa... fare appello, appellarsi» 807

Facciamo notare alcune considerazioni: 1°) Intanto dai dizionari citati è evitata da Felice l'accezione *invocare*, in quanto, a suo dire, il martire Stefano non avrebbe rivolto una preghiera a Gesù, ma un semplice appello, tanto più che il termine tecnico che si usa per la preghiera, sostiene sempre Felice, è προσεύχομαι e non ἐπικαλέω. 2°) Dalla resa della NM di fatto Stefano si rivolge in un primo momento a Cristo (v. 59) e successivamente a Geova (v.60), anche se al v. 60 nel testo greco non si trova il nome "Geova" ma l'appellativo *Kýrie* (Signore) corrispondente al *Kýrie Jesòu* del v. 59. 3°) Non è vero, come sostiene Felice citando il Lessico dei Termini Biblici che «προσεύχομαι è il termine tecnico per la preghiera rivolta a Dio», <sup>808</sup> ma piuttosto che esso «si usa esclusivamente per la preghiera rivolta a Dio da diversi soggetti». <sup>809</sup> Lo stesso infatti, alla voce **pregare** per il NT elenca le

«PREGARE... 4. NT (gr. aitèo). Domandare qualcosa a qualcuno... pregare... 5. (gr. dèomai... domandare... rivolgere una preghiera, presentare una richiesta... pregare... intercessione... 6. (gr. prosèuchomai... pregare, si dice escl. di una preghiera rivolta a Dio... intercedere... 7. (gr. entynchàno... intervenire, intercedere... supplica, intercessione... 8. (gr. parakalèo). Supplicare»<sup>810</sup>

Ci sono dunque diversi modi per rivolgere una preghiera o una richiesta a Dio. Lo stesso DENT alla voce προσεύχομαι così tanto considerata da Felice, ricorda:

804 Liddell e Scott, 475

seguenti possibilità:

<sup>803</sup> Rocci, 712

<sup>805</sup> Buzzetti, 61

<sup>806</sup> Zanichelli-Romizi, 502

<sup>807</sup> GIMontanari, 795-796

<sup>808</sup> Cfr. La Traduzione del Nuovo Mondo..., 373

<sup>809</sup> Cfr. LTB, 194-195

<sup>810</sup> LTB, 193-195

«Come Gesù, i credenti rivolgevano la loro preghiera a Dio; ma se la vera preghiera avviene sempre nel nome di Gesù e per mezzo di Cristo (v. sopra, cfr. specialm. *2 Cor.* 1,20), <u>le suppliche possono essere rivolte direttamente anche all'Innalzato</u> (*Gv* 14,14; *1Cor* 16,22; *Apoc.* 22,20; *2Cor.*12,8, **Atti** 7,59 s.; cfr. *1Cor.* 1,2; *Fil.* 2,10; *Apoc.* 5,8.14;»<sup>811</sup>

Caso emblematico è proprio questo di Stefano in *At* 7,59: arrestato, condannato a morte tramite lapidazione perché seguace di Cristo, si sarebbe limitato a fare un semplice appello a Gesù?

Il verbo del testo originale greco è in italiano *mentre pregava*, *mentre invocava*, e non "faceva appello". In realtà tutti sappiamo che in italiano "fare appello" non è pregare, è tutt'altra cosa. *Invocare* o *pregare* ha un'intensità espressiva e un senso diverso del semplice *fare appello* che per di più non riguarda la situazione vissuta da Stefano in quel momento.

È chiaro quindi che "invocava o pregava" di *At* 7,59 viene ben distinto, per esempio, dal "fare appello ad un'autorità" di *At* 25,11. Anche se *Lc* in 25,11 usa lo stesso verbo *epikalèo*, nel caso di Stefano lo utilizza in un altro senso: Paolo in 25,11 con quel "mi appello" non stava certo "invocando o pregando" Cesare. L'astuzia, perciò, è quella di fare intendere che "fare appello" è lo stesso di "pregare o invocare" come infatti ammette la NM che in nota al caso di Stefano scrive «59\* "Faceva appello": o, "invocava; pregava"»

# Vediamo i due documenti fotografici della KIT

| 59 καὶ<br>And they we         | έλιθοβά<br>re throv | λουν<br>ving stone | τὸν<br>es at the | Στέφανον<br>Stephen     | they went on casting<br>stones at Stephen as |
|-------------------------------|---------------------|--------------------|------------------|-------------------------|----------------------------------------------|
| ἐπικαλούμενον<br>calling upon | καὶ                 | λέγοντα            | Κύριε            | 'Ιησοῦ,                 | he made appeal* and said: "Lord Jesus,       |
| 59* Or, "invoca               | tion; p             | rayer."            | 60* Jeh          | ovah, J <sup>17,1</sup> | 8,22,23; Lord, <b>%</b> AB.                  |

Si noti bene: mentre sotto a ἐπικαλούμενον del testo greco viene riportato giustamente l'inglese calling upon che significa "chiamava o invocava", nella colonna di destra, che ricordo è la base ufficiale per la traduzione NM in italiano e in tutte le altre lingue, c'è il cambiamento in made appeal che vuol dire "fare appello". Si deve dunque constatare che proprio la NM è infedele all'originale greco pubblicato e raccomandato dal CD. Troppo comodo e tendenzioso far credere nella nota che "fare appello" sia equivalente di "pregare o invocare", ma poi, soprattutto, non riportarlo anche nel testo.

Torna ancora molto preziosa la raccomandazione che abbiamo già incontrato:

«Ciò che noi come studenti biblici dovremmo volere è quello che dice il **testo greco originale**. Solo avendo questo **basilare significato** possiamo determinare se la Traduzione del Nuovo Mondo o qualsiasi altra traduzione della Bibbia è giusta o no»<sup>812</sup> (grassetto mio)

«Il testo fa capire che l'invocazione di Stefano non fu una sola. Anche in punto di morte egli riafferma, con un titolo equivalente (1,6), la divinità di Gesù; poi, come lui sulla croce al Padre (*Lc*. 23,46), raccomanda a Gesù l'anima sua: altra prova che Gesù già allora era creduto Dio come il Padre»<sup>813</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>811</sup> DENT, 1144

<sup>812</sup> Torre di Guardia 1/6/1970, 340

<sup>813</sup> GA3, 59, 310

«59 Signore Gesù: l'invocazione di Stefano fa vedere come Gesù fosse già al centro del culto dei fedeli e gli venisse attribuito il titolo divino di "Signore" (Kyrios) – ricevi il mio spirito: cfr. Sl 31,6 e le parole di Gesù sulla croce (Lc 23,34). Stefano raccomanda il suo spirito a Gesù, così come Gesù lo aveva raccomandato al Padre. Con tutto il suo modo di agire Stefano esprime chiaramente la sua fede nella divinità di Gesù»<sup>814</sup>

«**59** Qui e al v. 60 le parole di Stefano, dirette a Gesù, ricordano due detti di Gesù sulla croce propri di Lc (Lc 23,46.34)»<sup>815</sup>

«La preghiera neotestamentaria viene rivolta a Dio o a Gesù, che in questi casi è invocato anche con il titolo di "Signore" (*kýrios*)... Anche il *presèuchesthai* può essere diretto a Gesù (per es. Ap. 5,8; At 9,39s; anche in At 9,11 la preghiera va intesa come diretta a Gesù»<sup>816</sup>

invocava GA3, RI, NR, RL, ND, TIV, IDO, SBS, UTET (faceva invocazione), ED pregava CON, NA, CEI, 71 IBE, GCC, TOB, NVP, BLM, TILC, LB, GL, NIV, SBT (lett. invocava), PIB, SBA (lett. invocava), CEI BPM orava MA

Riguardo a questo si nota un particolare non di poco conto in una loro pubblicazione: «Perciò, insieme a Giovanni, *preghiamo* fervidamente: "**Amen! Vieni, Signore Gesù**"... (Rivelazione 22:20b, 21)»;<sup>817</sup> sì, avete letto bene: *preghiamo* fervidamente!

Sono conseguenti a questo punto due considerazioni: se ἐπικαλέω significa *invocare* o *pregare*, la NM non solo è errata in quanto relega in nota ciò che le creerebbe fastidi nel testo sacro, ma conferma soprattutto che Stefano stava pregando Gesù, avvallando così di conseguenza anche la possibilità di rivolgersi a lui nella preghiera.

In conclusione Felice scrive: «Sì, Stefano fece un appello a Gesù come quando Paolo si appellò a Cesare, pur non considerandolo Dio, ma come uno avente autorità. Lo stesso vale per Stefano» <sup>818</sup>

Abbiamo già detto che questo non corrisponde al vero: la TIV, la IBE, IDO ed ED per esempio nel caso di Paolo in At 25,11 rendono il medesimo verbo ἐπικαλέω con appellarsi, non invocare. È altresi interessante notare come lo stesso verbo ἐπικαλέω viene tradotto in almeno 3 altri passi. In 1Cor 1,2 si dice che i cristiani infatti sono "tutti quelli che in ogni luogo invocano il nome del nostro Signore, Gesù Cristo" (NM); la KIT sotto il greco ἐπικαλουμένοις riporta l'inglese calling upon, come anche nella traduzione a fianco e rende giustamente con l'italiano invocano.

<sup>814</sup> Atti Degli Apostoli = Nuovissima Versione della Bibbia dai testi originali 37, Paoline, Roma 1982, 139

<sup>815</sup> NAT, 342

<sup>816</sup> DCBNT, 1397

<sup>&</sup>lt;sup>817</sup> Rivelazione, il suo grandioso..., n.19, 319

<sup>818</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 373

# Vediamo il documento fotografico

```
called to be noly ones,
'Ιησοῦ,
           κλητοίς
                         άγίοις,
                                          σύν
                                                    together with all who
 Jesus,
            called
                      holy (ones),
                                     together with
                                                    everywhere are calling
                    έπικαλουμένοις
πᾶσιν
           τοίς
                                      τò
                                            ὄνομα
                                                    upon the name of our
        the (ones)
 all
                      calling upon
                                       the
                                             name
                                                    Lord, Jesus Christ.
                      Ίησοῦ Χριστοῦ
Jesus Christ
      κυρίου ἡμῶν
 τοῦ
                                         έv
                                            παντί
                                                    their Lord and ours:
of the
        Lord
               of us
                                         in
                                            every
                                                      3 May you have
                                                                             1Cor 1,2
```

Anche in At 9,21 in riferimento a Saulo che perseguitava i cristiani si legge: "Non è costui l'uomo che faceva strage di quelli che a Gerusalemme *invocavano* questo nome...?"(NM). Sotto a ἐπικαλουμένους si legge l'inglese letterale *calling upon* come anche nella traduzione inglese laterale. Lo stesso dicasi in At 22,16 dove Anania in occasione del battesimo di Paolo gli dice: "Alzati, battezzati e lava i tuoi peccati *invocando* il suo nome"(NM); il verbo è sempre ἐπικαλέω, così come la versione inglese (having called upon) e quella in italiano. Anche in questi altri tre passi le altre interlineari si comportano allo stesso modo.

Il vero motivo, dunque, per il quale la NM in 7,59 non rende lo stesso verbo ἐπικαλέω con *invocare* come in tutti gli altri casi, ma con un vago *fare appello*, è la lampante dimostrazione di come le convinzioni religiose possono influire inevitabilmente sulla traduzione. La NM infatti, sostituendo "Signore" col nome "Geova" al v. 60, aiuta il lettore a capire ciò che la WT vuole far capire: Gesù non deve essere assolutamente pregato.

### **ATTI 13,48**

Udendo ciò, quelli delle nazioni si rallegravano e glorificavano la parola di Geova, e tutti quelli che erano **giustamente disposti** per la vita eterna divennero credenti (NM)

Felice ritiene che in questo caso l'obiezione mossa alla NM riguardi il rifiuto della dottrina della predestinazione, in quanto il participio perfetto passivo del verbo τάσσω ( $\hat{\eta}$ σαν τεταγμένοι erano destinati o preordinati) è stato tradotto con "erano giustamente disposti" al medio.

«48. Era ordine del Signore Gesù di rivolgersi anche ai pagani (1,8 ecc.). Il concetto di preordinazione alla vita eterna si ha non solo altrove nel N.T. (es. *Lc.* 10,20; *Fil.* 4,3; *Apoc.* 13,8; 20,12; 21,27) ma anche in alcuni apocrifi del V.T., nella letteratura rabbinica e persino nel V.T. (es. *Es.* 32,32s.; *Sal.* 69,29; *Is.* 4,3; *Dan.* 12,1). Naturalmente è una preordinazione che non toglie il libero arbitrio né esclude la cooperazione dell'uomo»<sup>819</sup>

*«preordinati*: non si vuole indicare una predestinazione in senso fatalistico, che è estranea alla mentalità di Luca. Si vuole soltanto sottolineare che il fatto che alcuni pagani abbracciarono la fede corrisponde a un preciso disegno di Dio, e non può quindi sollevare obiezioni da parte di alcuno» <sup>820</sup>

«L'espressione "destinato alla vita eterna" (Atti 13,48), attestata anche negli scritti rabbinici... si riferisce non alla predestinazione del singolo, ma all'elezione della totalità dei salvati» 821

<sup>819</sup> GA3, 48, 333-334

<sup>820</sup> Atti Degli Apostoli = Nuovissima Versione della Bibbia..., 209

<sup>821</sup> DENT II, 1574

«Quelli che... eterna: questa espressione ebraica corrente non implica predestinazione (cfr. Lc 10,20)»<sup>822</sup>

La nota rimanda a *Lc* 10,20 dove si legge: "Non rallegratevi però perché i demoni si sottomettono a voi; rallegratevi piuttosto che *i vostri nomi sono scritti nei cieli*"; ancora la nota dice:

«*I vostri… cieli*: i *libri del cielo*, in cui sono scritti i nomi degli eletti, sono un'immagine classica delle apocalissi (Dn 12,1; Ap 3,5; 13,8; 17,8; 20,12.15; 21,27»<sup>823</sup>

(z) Questa espressione ebraica corrente non implica una predestinazione (cf Lc 10,20), la quale non lascerebbe posto alla libertà umana (cf v. 46)» $^{824}$ 

«"Destinati alla vita del mondo futuro" è una espressione corrente presso i rabbini. Nell'insegnamento cristiano questa destinazione alla gloria implica prima la fede nel Cristo (vedere Gv 10,26+; Rm 8,28-30 e già At 2,39)»<sup>825</sup>

destinati TOB, TILC, BLM, CEI,<sup>71</sup> GCC, GA3, CON, TOB, PIB, CEI<sup>08</sup>, BPM preordinati ND, NVP, IBE, RI, NA, SBTI, UTET, MA ordinati RL, NR, GL (nota: *essere disposti a, ordinati a*) LB, NIV, TIV, SBT, IDO, SBA, SBS disposti/propensi ED

Dai commenti riportati, si capisce chiaramente cosa intenda la sacra scrittura per *predestinazione*, e dunque non risulta nessun addebito o obiezione al part. perf. pass. "giustamente disposti" della NM, che sostanzialmente potrebbe essere legittima.

#### **ATTI 3,15**

Mentre uccideste il **principale Agente** della vita. Ma Dio l'ha destato dai morti, del quale fatto noi siamo testimoni (NM)

Felice cita una serie di fonti in modo parziale: le parti omesse in rosso le riportano nella loro completezza. Significativa ad esempio la citazione del DCBNT, dove l'accezione "principe della vita" riferita proprio ad Atti 3,15 viene spudoratamente evitata

- o 1) **Principio** "... archêgos... l'espressione può significare che Gesù conduce alla vita...". Dizionario dei concetti biblici del Nuovo Testamento (1991) a cura di L. Coenen...
- «archêgos... "principe della vita" (At 3,15); l'espressione può significare che Gesù conduce alla vita, ma anche che egli è l'autore della vita (cf. Gv 1,4)»<sup>826</sup>
- o 2) **78:13 E** Principe della Vita... archegos può significare principe, guida... Descrive Gesù come la guida del rinnovato Israele nel cammino verso la Gerusalemme celeste...". Grande Commentario Biblico, Queriniana...
- «Principe della Vita Il termine greco archegos può significare principe, guida, capo, autore,

<sup>822</sup> NAT, 361

<sup>823</sup> *Idem*, 192

<sup>824</sup> TOB, z), 2520

<sup>825</sup> BG, 2360; vedi anche BG<sup>08</sup>, 2620

<sup>826</sup> DCBNT, 1439

iniziatore. Appare come un epitteto per il Cristo nella predicazione petrina di At (3,15; 5,31) ed è ripreso più tardi dall'autore di Eb (2,10; 12,2). Descrive Gesù come la guida del rinnovato Israele nel cammino verso la Gerusalemme celeste»<sup>827</sup>

- 0 3) ἀρχηγός, ου... m. principe, guida... chi apre la strada". C. Buzzetti
- «ἀρχηγός, ου (4 = At Eb) m principe, guida, autore, capo; chi apre la strada, chi dona» 828
- 4) ἀρχηγός... causa principale; autore; principio... b) sost. Istitutore... capostipite... fondatore... capo; duce... creatore; iniziatore»<sup>829</sup>
- 5) «ἀρχηγός ... fondatore, autore, capo, capostipite, causa» 830
- 6) «ἀρχηγός ... che è causa prima o origine...principale, primario...capo, autore, fondatore, iniziatore...principe, sovrano...»<sup>831</sup>
- 7) «ἀρχηγός... che origina, originatore di una cosa... sovrano...fondatore... capo supremo...causa prima...promotore...σωτηρίας N.T.»<sup>832</sup>
- o 8) «... può essere tradotto anche con "principe della vita" ossia il capo che guida i suoi alla vita... A Mosè è riconosciuto (7, 27.35) lo stesso titolo di "capo"...» BG
- «l'autore della vita: il termine greco può esser tradotto anche con "principe della vita", ossia il capo che guida i suoi alla vita, che comunica loro quella vita che gli appartiene... A Mosè è riconosciuto (7, 27.35) lo stesso titolo di "capo", come figura del Cristo (cf. 5,31+; Eb 2,10)»<sup>833</sup>

Felice scrive ancora a pag. 360:

o - 9) «Si, "In Atti 3,1 il Pietro lucano rimprovera ai giudei di aver ucciso la messianica <guida alla vita> della risurrezione... Atti 3,15 non va tradotto con <autore della vita>, bensì con <guida alla vita>. (Dizionario Esegetico del Nuovo Testamento...)»

Verifichiamo la citazione originale

• «In Atti 3,1 il Pietro lucano rimprovera ai giudei di aver ucciso la messianica <guida alla vita> della risurrezione... A differenza di Ebr. 5,9: <autore (αἵτιος) della salvezza eterna>, Atti 3,15 non va tradotto con <autore della vita>, bensì con <guida alla vita>»<sup>834</sup>

È solo a differenza di Eb 5,9 che ἀρχηγός di At 3,15 non va tradotto con autore, ma con guida, e non perché non sia una traduzione giusta.

Da questa citazione, come anche dalle altre appena viste, si denota la volontà di escludere completamente l'accezione autore perfino come una delle probabili traduzioni di ἀρχηγός. I famosi puntini di sospensione ne sono una conferma.

<sup>827</sup> GCB, 1829

<sup>828</sup> Buzzetti, 22

<sup>829</sup> Rocci, 273

<sup>830</sup> Zanichelli-Romizi, 216

<sup>831</sup> GIMontanari, 350

<sup>832</sup> Liddell e Scott, 186

<sup>833</sup> BG, 3,15, 2331

<sup>834</sup> DENT I, 434

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>835</sup>

Se non è facile rendere ἀρχηγός con un solo termine italiano per la diversa gamma dei suoi significati, è comunque altrettanto chiaro che *autore* ne è uno dei più indicati, al contrario di principale Agente, che è praticamente assente in tutte le versioni bibliche:

Autore della vita NA, CON, RI, ND, NVP, TOB, CEI,<sup>71</sup> GCC, NIV, GL, LB, IBE, SBTI, IDO, PIB, UTET, CEI<sup>08</sup>, BPM, MA
Principe della vita NR, RL, GA, TIV, BJ, SBT, SBA, SBS, ED
Gesù, che dà la vita a tutti TILC, BLM
Grande Capo della vita KIT

Ecco altri commenti a riguardo:

«Richiama l'attenzione la presentazione di Gesù come *autore della vita*. Il miracolo è già un'illustrazione pratica di questa idea (v. 15). La parola che traduciamo "autore" sottintende l'idea di "originatore", cioè di essere l'origine di qualcosa. Ed è usata anche per designare il capo o il pioniere, colui che precede per introdurre i suoi seguaci nel luogo in cui va per primo»<sup>836</sup>

«il Principe della vita. Il sostantivo gr. per "principe" significa "colui che è all'origine", "pioniere" o "iniziatore" ("inizio"). In Eb 2:10 e 12:2 il medesimo termine è tradotto l' "autore" e "colui che crea", identificando Gesù come l'origine divina della vita (cfr. Sl. 36:9; Eb 2:10; 12:2; 1Gv 5:11,20)» (SBA)

«Gesù... qui chiamato autore della vita, cioè colui che dona la vita che gli è propria, cf Gv 10,17»<sup>837</sup>

«Titolo cristologico che non ne ha di analoghi nel NT se non in 5,31 ed Eb 2,10;... L'espressione significa probabilmente che Gesù è il primo beneficiario della vita e, in certo senso, il suo fondatore (cf 26,23 nota d)»<sup>838</sup>

Un altro passo che richiama *At* 3,15 è 5,31; la BG in nota dice: «*capo e salvatore*: l'espressione corrisponde a "principe (o autore) della vita" (3,15+). Corrisponde anche a "capo e liberatore", detto di Mosè, come figura del Cristo (7,35; cf. 7,25). Vedere anche Eb 2,10; 12,2»<sup>839</sup>

"La guida alla vita": questa originale e suggestiva designazione cristologica non si trova da nessuna parte nel NT se non in At 3,15 (in contrasto con l'affermazione: "Voi lo avete ucciso, ma Dio lo risuscitò dai morti"). L'occorrenza del solo termine ἀρχηγός privo di specificazioni in 5,31 (però in coppia con  $\sigma$ ωτήρ) esprime probabilmente una sfumatura diversa, condizionata dal secondo titolo (la stessa Bibbia CEI rende 3,15 con "autore" e 5,31 con "capo"). I significati possibili del primo sostantivo in greco (capo, autore, fondatore; origine, protettore; sovrano) derivano il loro valore dal significato aggettivale, che resta determinante: "colui che inizia, che origina".

<sup>835</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

<sup>836</sup> CBL, 1461

<sup>837</sup> NVP, 12-16, 1678

<sup>838</sup> TOB, s), 2492

<sup>839</sup> BG, 5,31, 2337

Il titolo perciò allude fondamentalmente non a una mediazione nella creazione primordiale, ma al fatto che Gesù Cristo recò storicamente la vita nel mondo, originando così una nuova era; o forse meglio: egli è colui che con la sua risurrezione ha iniziato per sé una nuova vita e ad essa come *leader* conduce anche i suoi fedeli. Infatti in 2,28 egli proclama con le parole del Salmista: «Mi hai fatto conoscere le strade della vita, mi riempirai di gioia alla tua presenza» (= Sal 15,11 LXX). <sup>840</sup>

Riassumendo, la resa di ἀρχηγόν con "autore" (forse più propriamente con "principe", considerata la sua radice etimologica del senso di "iniziare"), non giustifica comunque la resa di "principale Agente", equivalenza dinamica di cui non c'è nessun motivo, se non quello di veicolare nell'uso l'idea di una inferiorità di Cristo rispetto al Padre. 841

### **ATTI 20,28**

Prestate attenzione a voi stessi e a tutto il gregge, fra il quale lo spirito santo vi ha costituiti sorveglianti, per pascere la congregazione di Dio, che egli acquistò col sangue del suo proprio [Figlio] (NM)

Per quanto riguarda il passo in questione, è bene sgomberare subito il campo da ogni equivoco: sebbene i testi critici e le relative traduzioni letterali siano chiare, a causa del particolare significato di questo versetto ci sono delle varianti testuali che ci permettono di tradurlo legittimamente in 3 modalità; prima di indicarle riporto il testo critico e la sua traduzione strettamente letterale:

| τὴν | <b>ἐκκλησ</b> ίαν        | τοῦ | θεοῦ,    | ην    | περιεποιήσατο        | διὰ       | τοῦ | αἵματος | τοῦ    | ίδίου           |
|-----|--------------------------|-----|----------|-------|----------------------|-----------|-----|---------|--------|-----------------|
| la  | chiesa                   | di  | Dio,     | che   | si è acquistata      | per mezzo | del | sangue  | quello | proprio (IBE)   |
| the | ecclesia                 | of  | the God, | which | he reserved for self | through   | the | blood   | of the | own (one) (KIT) |
| la  | chiesa                   | di  | Dio,     | che   | ha acquistato        | col       |     | sangue  | suo    | proprio (TIV)   |
| la  | chiesa (lett. assemblea) | del | Dio,     | che   | Egli si acquistò     | col       | suo | sangue  |        | proprio (IDO)   |

Come si nota tutte le traduzione letterali dal testo critico (compresa la KIT) rendono come la maggioranza delle versioni indicate sotto (CEI,<sup>71</sup> ND, NR, TOB, GCC, CON, RL, RI, NIV, SBT, IDO, UTET, MA, BPM); questa è la prima delle 3 modalità, sotto indicate, a cui prima accennavo:

1° «... la Chiesa di Dio, che egli si è acquistata con il suo sangue»

2° «...la Chiesa di Dio che si è acquistata con il sangue del suo proprio Figlio»

3° «...la Chiesa del Signore, che egli si è acquistata col suo proprio sangue»

Ecco più in generale come rendono anche altre versioni:

la chiesa di Dio, che si è acquistata con il sangue del suo proprio Figlio NVP, IBE, GA3, CEI<sup>08</sup>

<sup>840</sup> Cfr. Romano Penna, I RITRATTI ORIGINALI DI GESÙ IL CRISTO II..., 48

<sup>841</sup> Questo discorso si inserisce nelle discussioni di diversi passi anche paolini dove si evince una chiara manifestazione del subordinazionismo e teocentrismo di Gesù nei confronti del Padre (Gv 8,42; 14,28; 1Cor 15,28 e altri). Ciò non riguarda l'uguaglianza ontologica, cioè dell'essere, di natura, che permane tra il Padre e il Figlio, ma è sul piano logico (di causacausato). Dio Padre come Causa che manda il Cristo-logos Causato e lo invia nel mondo. Questione comunque già superata perchè ampiamente trattata nei primi Concili del IV sec. a proposito dell'arianesimo. (Vedi L.F. Ladaria, Il Dio vivo e vero. Il mistero della Trinità, Piemme, Casale Monferrato 1999, 342-346, specialmente nota 26, in Valerio Polidori, LA BIBBIA DEI..., 103).

la Chiesa del Signore, che egli si è acquistata col suo proprio sangue NA, SBTI, PIB, BLM la Chiesa di Dio che egli si è acquistata con il suo sangue CEI,<sup>71</sup> ND, NR, TOB, GCC, CON, RL, RI, NIV, SBT, IDO, UTET, MA, BPM

la chiesa di Dio, che ha acquistato col sangue suo proprio TIV, SBA, SBS, ED Dio si è acquistata la Chiesa con la morte del Figlio suo TILC Il gregge di Dio, la sua Chiesa, comprata con il suo sangue GL, LB

La NM come tutte le altre, sono dunque versioni legittime di diverse varianti testuali. Il perché di queste varianti lo dice bene la nota della CON:

«Col suo proprio sangue: si tratta del sangue di Cristo a cui il pensiero di Paolo correva logicamente. Alcuni correggono con "il sangue del suo unigenito" o mutano la "Chiesa di Dio" in "Chiesa del Signore" per evitare l'insolito nome di Dio riferito al Cristo. L'idea che Dio abbia dato il suo sangue per la Chiesa è un concetto estraneo alla Bibbia» 842

«che si è acquistata con il sangue del proprio Figlio: così anche BJ. Lett., secondo il testo critico greco: "che si è acquistato con il suo proprio sangue". Ma ciò non potendosi dire di Dio, bisogna ammettere che "proprio" è usato sostantivamente: "il sangue del proprio (Figlio)"»<sup>843</sup>

«Chiesa di Dio, var. "del Signore"» (UTET)

Ecco il punto: Dio in quanto tale, essendo spirito o spirituale, non può essersi acquistato la Chiesa con il suo sangue; esso è chiaramente riferito a quello di Gesù, come le diverse versioni si preoccupano di spiegare nelle note, giustificando così le diverse interpretazioni.

È così fuori luogo la considerazione di Felice quando dice che alla NM «per questo versetto si è confutata l'aggiunta della parola 'figlio' tra parentesi quadre per negare che Gesù Cristo sia Dio».

Non è vero, la nuova traduzione CEI,<sup>08</sup> ad esempio, rende come la NM e scrive *Figlio* senza le parentesi quadre: si dovrebbe pensare forse che la CEI<sup>08</sup> non creda che Gesù sia Dio? Ci sono inoltre altre versioni che hanno aggiunto la parola Figlio (tra l'altro senza le parentesi quadre) pur essendo traduzioni trinitarie che credono nella divinità di Gesù: non si contesta dunque alla NM l'aggiunta di 'Figlio', ma in pratica si precisa meglio un'ambigua espressione greca (*dià toù haímatos toù idíou*) che alla lettera suonerebbe "*attraverso il sangue il (o del) proprio*", intendendo "proprio" come aggettivo sostantivato.

Casomai è la NM che, da come si legge nella trattazione di Felice, difende a senso unico se stessa per evitare il più possibile ogni riferimento a Gesù come Dio.

Al di là delle questioni di critica testuale, è interessante e pertinente considerare la chiarezza del testo: "Dio ha acquistato la sua Chiesa a prezzo del *suo stesso* sangue". Questo non è necessariamente una dichiarazione di fede *patripassiana* (il fatto cioè che sulla croce avesse patito l'unico Dio, il Padre, come diceva una variante del *monarchianismo modalista*, donde il nome di patripassianismo), ma l'affermazione della divinità di Cristo che la teologia successiva ha visto nel senso della partecipazione di Cristo nell'*unica sostanza* di Dio. Se ovviamente non si può attribuire la disquisizione sulla sostanza al *sensus auctoris* (in questo caso a Luca che ha scritto gli Atti) in quanto non corrispondente

843 BG,08 2640

<sup>842</sup> CON, 1837

<sup>844</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 381

alla sua sensibilità culturale semita del primo secolo, nondimeno è verosimile che questo sia l'unico caso in cui nel NT si parla del "sangue di Dio", come ricorda e commenta Beda: «[Luca] non esita a parlare di sangue di Dio per l'unione nella persona di Cristo di due nature, per cui è detto: "*Il Figlio dell'uomo che è in cielo*. La smetta Nestorio di separare il Figlio dell'uomo dal Figlio di Dio e di affermare due Cristi»<sup>845</sup>

Un esempio per tutti è la citazione di Raymond E. Brown, posta dall'autore nella terza appendice dal titolo «I cristiani del Nuovo Testamento chiamavano Gesù 'Dio'?», dove si analizza specificatamente questa questione. In conclusione di tutta la trattazione, Brown dice:

«Alla domanda che appare nel titolo di quest'*appendice* [vedi grassetto sopra] si deve dare una risposta affermativa. Nel NT, in tre casi ragionevolmente chiari e in cinque probabili [e uno di questi è proprio *At* 20,28], Gesù è chiamato 'Dio'. L'uso di 'Dio' per Gesù, attestato agli inizi del II secolo, era la continuazione di un uso iniziato ai tempi del NT. Non c'è ragione di sorprendersi per questo»<sup>846</sup>

È in questo contesto che va affrontata la questione; leggendo infatti come al solito prima ciò che Felice riporta di Brown, e poi la citazione completa di parti omesse in rosso, si potrà notare come il pensiero dell'autore citato sia effettivamente di più ampio respiro:

- O «"...<Dio>> si riferisce al 'Padre' e <<il suo proprio>> si riferisce al 'Figlio': <<la chiesa di Dio (*Padre*) che Egli acquistò con il sangue del Suo proprio (*Figlio*)>>. Parecchi sostengono quest'interpretazione o un alternativa: <<la chiesa di Dio che egli (Cristo) acquistò con il suo proprio sangue>>... non siamo assolutamente certi che questo versetto chiami Gesù 'Dio'.". Introduzione alla Cristologia del Nuovo Testamento, Raymond E. Brown. Editrice Queriniana. Pag. 174» 847
- «At 20,28: "Lo Spirito Santo vi ha posto come vescovi a pascere la chiesa di Dio che egli si è acquistata con il suo sangue". Ci sono due problemi riguardanti le parole in corsivo: uno concerne una lezione variante ("la chiesa del Signore"), l'altro concerne la comprensione grammaticale. Quanto alla lezione variante, la "chiesa di Dio" è lievemente meglio attestata rispetto a "la chiesa del Signore". Inoltre, la motivazione per cui dei copisti posteriori potrebbero aver cambiato una lezione originale "la chiesa di Dio" in "la chiesa del Signore" è in certa misura più forte che per un cambio nella direzione opposta. Complessivamente, dunque, il peso degli argomenti favorisce la "chiesa di Dio" come più originale.

Grammaticalmente questa lettura crea la possibilità che il passo si riferisca a Gesù come Dio, il quale acquistò la chiesa "con il suo proprio sangue". C'è comunque un'altra possibilità: probabilmente "Dio" si riferisce al 'Padre' e "il suo proprio" si riferisce al 'Figlio': la "chiesa di Dio (Padre) che Egli acquistò con il sangue del Suo proprio (Figlio)". Parecchi sostengono quest'interpretazione o un alternativa: "la chiesa di Dio che egli (Cristo) acquistò con il suo proprio sangue", ponendo un inespresso cambio di soggetto. E così, anche se leggiamo "la chiesa di Dio", non siamo assolutamente certi che questo versetto chiami Gesù 'Dio'» 848 (sottolineature mie)

Brown specifica chiaramente che:

- 1°) "chiesa di Dio" è la lezione più originale
- 2°) il passo si può riferire a Gesù come Dio

<sup>845</sup> BEDA IL VENERABILE, Esposizione e revisione degli Atti degli Apostoli, Città Nuova, Roma 1995, 20,28; cfr anche G. STAHLIN, Gli atti degli apostoli, Paideia, Brescia 1973, 475, in Valerio Polidori, LA BIBBIA DEI..., 98

<sup>&</sup>lt;sup>846</sup> Raymond E. Brown, *Introduzione alla Cristologia del Nuovo Testamento...*, 185

<sup>847</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 381

<sup>848</sup> Raymond E. Brown, Introduzione alla Cristologia..., 174

Tutto ciò viene accuratamente evitato da Felice, e questo non è un modo serio e scientifico di operare. Ecco perchè il problema di fondo non è, ci ripetiamo ancora, quello di *aver aggiunto nella NM la parola 'figlio' per negare che Gesù Cristo sia Dio*, ma proprio quello di <u>aver evitato e tralasciato appositamente</u>, il fatto che il passo possa chiamare Gesù "Dio".

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>849</sup>

### Accuratezza nelle affermazioni

«I testimoni di Geova sono un'organizzazione di verità. Dovremmo voler dichiarare la verità ed essere sempre assolutamente accurati in tutti i particolari. Questo si dovrebbe fare non solo riguardo alle dottrine ma anche nelle citazioni, in ciò che diciamo intorno ad altri o nel modo in cui li rappresentiamo, e negli argomenti che implicano dati scientifici o notizie di cronaca. Le affermazioni errate fatte a un uditorio possono essere ripetute e l'errore può essere ingrandito. Le inesattezze che sono riconosciute da un uditorio suscitano dubbi in quanto all'autorità dell'oratore su altri punti, forse mettendo anche in dubbio la veracità del messaggio stesso» (il grassetto è mio)

## Vediamo altri commenti:

«La Chiesa è il nuovo popolo di Dio, che Cristo si è acquistato col suo sangue. Cfr. 1Pt 2,9-10; 5,1-2»<sup>851</sup>

La IBE nella sezione interlineale dice "... che si è acquistata per mezzo del sangue quello proprio" e in nota precisa:

«28 di Dio: così B S e altri, vg, parecchi Padri; altri testimoni leggono τοῦ κυρίου, altri ancora τοῦ κυρίου καὶ (τοῦ) θεοῦ. – col sangue del suo proprio Figlio: così si può anche tradurre il testo greco a fronte (B S C A D 33 e altri), che sottintende υίοῦ. Ma si cfr. anche, ivi, la vers. lett., la versione CEI 1974 (con il suo sangue) e i molti testimoni che hanno effettivamente ἰδίου αἵματος»<sup>852</sup>

«La chiesa di Dio, alcuni mss. leggono: la chiesa del Signore» 853

«Varianti: del Signore (Gesù), di (Gesù) Cristo, del Signore (e) di Dio; l'apparizione di queste varianti si spiega con la difficoltà segnalata nella nota seguente... Meglio, probabilmente, che: con il sangue del suo (sott. Figlio), che fa troppo facilmente sparire una metafora unica e audace in cui il sangue sembra indicare sia la persona del Figlio (cf 17,26 nota c?), che il sangue di questo Figlio. Le varianti in cui la Chiesa non è la Chiesa di Dio, ma del Figlio (cf nota prec.), sono state un'altra maniera di evitare la metafora» 854

«20,28 di Dio: una variante legge: "del Signore"... - che egli si è acquistata con il suo sangue: alla lettera. Ma ciò non potendosi dire di Dio, bisogna ammettere che "suo" o "proprio" è usato sostantivamente, quindi "con il sangue del proprio (Figlio)", traduzione di BJ; oppure che il pensiero

<sup>&</sup>lt;sup>849</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

<sup>&</sup>lt;sup>850</sup> Manuale per la Scuola..., 110, § 10,11

<sup>851</sup> CEI, 1108

<sup>852</sup> IBE, 1183

<sup>853</sup> NR, 1105

<sup>854</sup> TOB, *f-g*), 2539-2540

scivola dall'azione del Padre a quella del Figlio» 855

Concludendo è bene ricordare a Felice che quando il Brown, per questo caso, dice che non si ha l'assoluta certezza di chiamare Gesù 'Dio', si riferisce solo alla certezza sintattica e grammaticale, non certo a quella ontologica (dell'essere) che è un punto fermo della fede cristiana primitiva, come molte volte ha ricordato.

# **ROMANI 9,5**

Ai quali appartengono gli antenati e dai quali [sorse] il **Cristo secondo la carne: Dio, che è sopra tutti**, [sia] benedetto per sempre. Amen (NM)

ὁ Χριστὸς τὸ κατὰ σάρκα, ὁ ὢν ἐπὶ πάντων, θεὸς εὐλογητὸς εἰς τοὺς αἰῶνας, (è)il Cristo quello secondo (la)carne, l'essente sopra tutti, Dio benedetto per i secoli;

Il versetto in questione, soprattutto nel passato, è stato oggetto di dispute e discussioni. Considerando il fatto che negli antichi manoscritti non esiste punteggiatura, è legittimamente possibile la doppia interpretazione:

- 1) attribuire a Cristo il titolo di Dio
- 2) rivolgere la dossologia a Dio Padre staccandola da ciò che precede

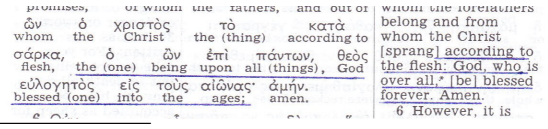
Studiosi famosi sono allineati su entrambi i fronti, ma per una serie di motivi più stringenti, che andremo ad evidenziare, la maggioranza degli esegeti e degli studiosi sono inclini a riferire l'applicazione a Cristo, considerazione che naturalmente non traspare mai dalle citazioni di Felice. Ma a prescindere dalla scelta, la "discriminante" in questo caso è che mentre per la fede cristiana la doppia interpretazione non presenta nessun sostanziale problema, per i TdG si ritiene necessario "procedere a senso unico", optando per la seconda (dossologia riferita a Dio Padre), in quanto sarebbe inconcepibile riferire a Gesù Cristo il titolo di Dio. Comunque sia è chiaro che la versione NM è legittima.

Prima di procedere nell'analisi vediamo come rendono le altre versioni bibliche:

il Cristo il quale è al di sopra di tutto, Dio benedetto GA3, CON, TOB, NA, RI, IBE, NR, GCC, CEI, TRL, NVP, ND, TILC, BLM, NIV, KIT, TIV, SBT, SBTI, IDO, SBA, SBS, PIB, UTET, CEI<sup>08</sup>, BPM, MA, ED

Cristo che è sopra tutto. Lode a Dio per sempre GL, LB

Intanto si nota che solo due versioni inglesi, GL e LB rendono similmente alla NM, mentre tutte le altre no: è già un importante indizio che la dice lunga circa la scelta della NM. Così la KIT rende *Rm* 9,5:



<sup>855</sup> BG, 2378

Da notare comunque che mentre il testo greco di Westcott e Hort e giustamente di conseguenza l'inglese letterale inserendo una virgola dopo carne (σάρκα) e una dopo tutti (πάντων) riferisce la dossologia a Cristo, nella colonna laterale invece la punteggiatura propone la benedizione a Dio. Il modo di citare le fonti da parte di Felice, come accennavo prima, è tendenzioso perché evita di segnalare, anzi nasconde, le altre accezioni come possibili e legittime, al fine di difendere a senso

segnalare, anzi nasconde, le altre accezioni come possibili e legittime, al fine di difendere a senso unico solo la sua tesi. Ne è un esempio la nota della bibbia CON: attenzione alle parti mancanti in rosso:

- o 1) "...gli antichi mss. non avevano punteggiatura...c)...Cristo che è sopra tutte le cose. Dio sia benedetto.". CON
- «Il passo che costituisce l'ultima parte del versetto, può essere variamente punteggiato e quindi suscettibile di varie interpretazioni (si ricordi che gli antichi manoscritti non avevano punteggiatura):
  a) "... il Cristo, che è Dio sopra tutte le cose, sia benedetto in eterno"; b) "... il Cristo, il quale è al di sopra di ogni cosa, Dio benedetto in eterno"; c) "... il Cristo che è sopra tutte le cose. Dio ne sia benedetto in eterno". Abbiamo preferito la seconda versione che lascia una certa elasticità di interpretazione e non introduce in modo troppo perentorio una preferenza del traduttore in un testo, forse, volutamente impreciso» <sup>856</sup>

Dalla striminzita citazione di Felice emerge che anche la CON concordi con la NM e giustifichi la sua versione, visto che riporta l'interpretazione "c)... Cristo che è sopra tutte le cose. Dio sia benedetto"; Ma è solo analizzando la nota per intero, con le parti omesse in rosso, che emerge il vero pensiero della fonte citata. Intanto, come si vede, la nota presenta 3 possibili traduzioni interpretative e non solo la c), l'unica riportata da Felice che, per di più, è stata scartata dalla CON insieme alla a); inoltre è la nota stessa che dice chiaramente di aver preferito la versione b), puntualmente evitata da Felice.

Lo stesso dicasi per il DCBNT citato così da Felice:

- o 2) "Dio...c'è quindi da pensare che si tratti più verosimilmente di una dossologia all'indirizzo di Dio...La traduzione dovrebbe allora essere: "<il Dio che è sopra tutto sia lodato in eterno.>". Dizionario dei Concetti Biblici del Nuovo Testamento
- «Paolo, dopo aver esposto la posizione di Israele nella storia salvifica e avergli riconosciuto come privilegio il fatto d'aver dato i natali a Cristo secondo la carne, aggiunge la frase relativa "egli che è sopra ogni cosa, Dio benedetto nei secoli". Ci sono buoni motivi, linguistici e di contenuto, per riferire a Cristo l'asserzione. Questo tipo di attribuzione però compare soltanto qui, in Paolo; c'è quindi da pensare che si tratti più verosimilmente di una dossologia all'indirizzo di Dio, desunta da una traduzione giudaica. In tal caso Paolo, tutto preso dalla descrizione dell'opera di Dio a riguardo di Israele, avrebbe concluso tutto il discorso con una lode a Dio. La traduzione dovrebbe allora essere: "il Dio che è sopra tutto sia lodato in eterno"» 857

Il confronto tra la citazione di Felice e quella completa dello stesso Dizionario non ammette paragoni. Vediamo un altro passaggio dove Felice cita *Introduzione alla Cristologia del Nuovo Testamento* di Raymond E. Brown:

o - 3) «Alcuni studiosi affermano che in questo passo Paolo identifica Gesù come Dio, ma, "l'obiezione più forte a quest'interpretazione è che mai altrove Paolo parla di Gesù come Dio". (Introduzione alla Cristologia del Nuovo Testamento, Raymond E. Brown. Editrice Queriniana. Pag. 179.)»<sup>858</sup>

<sup>856</sup> CON, 5, 1859

<sup>857</sup> DCBNT, 497

<sup>858</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 394

Come già accennato, questa citazione si trova nella terza appendice dell'*Introduzione alla Cristologia*..., dove l'autore analizza alcuni passi che con più o meno sicurezza attribuiscono il titolo di 'Dio' a Gesù, tra i quali figura quello di *Rm* 9,5. Poco prima della sua striminzita citazione, Felice omette di riportare ciò che Brown dice testualmente (come al solito le parti omesse sono in rosso):

• «(b) Un punto fermo può essere messo alla fine, dopo "per sempre" e una virgola dopo "carne". Tutte le parole dopo "carne" quindi costituiscono una preposizione relativa, riferita a "Cristo", così: "... il Cristo secondo la carne, il quale è sopra ogni cosa Dio benedetto per sempre". Questa interpretazione significherebbe che Paolo chiama Gesù 'Dio'. Da un punto di vista grammaticale questa è la migliore lettura. Anche la sequenza contestuale è eccellente; infatti, dopo aver parlato della discesa di Gesù secondo la carne, Paolo ora enfatizza la sua posizione come Dio. L'obiezione più forte a quest'interpretazione è che mai altrove Paolo parla di Gesù come Dio<sup>263</sup>... Personalmente sono incline, per la prova grammaticale, a favorire l'interpretazione (b), secondo la quale il titolo 'Dio' è dato a Gesù. Non si può però rivendicarne più che la plausibilità»<sup>859</sup> (sottolineature mie)

La citazione completa inoltre rimanda, come si vede, alla nota 263 che dice:

«In ogni caso dovremmo notare che un argomento basato sull'uso o sul non uso paolino del titolo "Dio" per Gesù è cosa diversa dalla pretesa che Paolo fosse così imbevuto di monoteismo giudaico da non aver potuto pensare a Gesù come a Dio. Una tale pretesa suppone che Paolo non avrebbe potuto trovare il modo di conciliare due verità. Anche se usa una terminologia diversa, non c'è dubbio che Paolo credesse alla divinità di Gesù (in categorie di preesistenza): Fil 2,5-6; 2Cor 8,9»<sup>860</sup>

Dalla citazione completa emerge palesemente che l'obiezione più forte di cui parla Brown (cioè *che Paolo non parli mai altrove di Gesù come Dio*), è data dal fatto che il titolo *Dio* nel NT non è riservato al Figlio ma quasi esclusivamente al Padre, e non che Paolo non creda nella divinità di Gesù o non lo ritenga Dio come il Padre: questo è fuori discussione.

È il solito "vizio di fondo" che emerge nel libro di Felice, dal quale chiedono di guardarsi anche le stesse importanti raccomandazioni:

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>861</sup>

# Accuratezza nelle affermazioni

«I testimoni di Geova sono un'organizzazione di verità. Dovremmo voler dichiarare la verità ed essere sempre assolutamente accurati in tutti i particolari. Questo si dovrebbe fare non solo riguardo alle dottrine ma anche nelle citazioni, in ciò che diciamo intorno ad altri o nel modo in cui li rappresentiamo, e negli argomenti che implicano dati scientifici o notizie di cronaca. Le affermazioni errate fatte a un uditorio possono essere ripetute e l'errore può essere ingrandito. Le inesattezze che sono riconosciute da un uditorio suscitano dubbi in quanto all'autorità dell'oratore su altri punti, forse mettendo anche in dubbio la veracità del messaggio stesso» 862 (il grassetto è mio)

Ecco alcuni commenti di studiosi che rispondono in parte alle considerazioni di Felice: «Non vi può essere dubbio che la frase conclusiva, ὁ ὢν... sia da intendere come apposizione

<sup>859</sup> Raymond E.Brown, *Introduzione alla Cristologia del Nuovo Testamento*, Queriniana, Brescia 1995, 179

<sup>860</sup> Idem, 179

<sup>&</sup>lt;sup>861</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

<sup>&</sup>lt;sup>862</sup> Manuale per la Scuola..., 110, § 10,11

dell'ultimo nome ricordato appena prima, cioè di Χριστὸς. Cristo perciò non solo riceverebbe la qualifica di Dio, ma pure quella dossologia che nel giudaismo e anche in Paolo è riservata soltanto a Dio. Già a cominciare da Eusebio si è cercato più volte di sfuggire alla difficoltà insita in questo passo, ponendo una più forte interpunzione dopo σάρκα, così che se ne ricava una dossologia indipendente, rivolta a Dio padre. Ma questo è un tipico tentativo di semplificazione, che, per quanto formalmente inoppugnabile, in effetti non merita credito, così come non ne merita l'ἀμήν inserito qui da un copista tardivo per accentuare la censura. Altri cercano di eliminare l'inciampo con una lieve trasposizione nell'ordine delle parole ὁ ὢν..., ponendo ὢν ὁ invece di ὁ ὢν... Ma questa congettura, che sbalordisce sotto l'aspetto formale, rovina del tutto, qualora si consideri il tenore del passo Rom. 3,29, dove Paolo dichiara espressamente che Dio non è soltanto il Dio dei Giudei.

É poi il caso di osservare che se ὁ ὢν ἐπὶ πάντων θεὸς εὐλογητὸς εἰς τοὺς αἰῶνας, ἀμήν fosse una dossologia rivolta al Padre, il participio ὢν sarebbe superfluo ed inspiegabile. Molto più lineare e comprensibile risulterebbe, in tal caso, ὁ ἐπὶ πάντων θεὸς εὐλογητὸς εἰς τοὺς αἰῶνας, ἀμήν. La presenza del participio presente ὢν fa allora pensare che funzioni da collante tra due preposizioni per descrivere Cristo come "Dio benedetto in eterno". Così la soluzione migliore resta quella di riferire a Cristo la dossologia che anche sintatticamente risulta così più ovvia e comprensibile.

Ne è una conferma da ultimo l'osservazione morfologica, che Paolo qui parla del Cristo nello schema usuale del duplice kerygma, come in Rom. 1,3s., dove indica il Cristo come figlio di Davide κατὰ σάρκα, e figlio di Dio κατὰ πνεῦμα. In Rom. 9,5 Paolo ha parlato di Cristo come figlio di Israele κατὰ σάρκα, e conclude il suo pensiero, secondo questo duplice schema, chiamando Cristo il θεὸς che tutto sorpassa».  $^{863}$ 

«L'apostolo comincia col dare espressione al suo appassionato amore per i suoi fratelli di razza (72), per i quali sarebbe disposto ad affrontare ogni sacrificio (73), e mette in evidenza gli insigni privilegi (74) degli Israeliti, tra cui il massimo è quello di essere il popolo da cui è uscito il Cristo (75), Dio e uomo (vv. 1-5)»<sup>864</sup>

«Il *Cristo* è al termine di questa catena di benefici, né è anzi lo scopo e lo sbocco. La costruzione della frase in crescendo fa risaltare Cristo al vertice della lunga trama storica e religiosa che ha recato all'uomo la rivelazione divina... L'ultima parte del v. 5 contiene l'affermazione della divinità di *Cristo* in una formula dossologica che di solito è riservata al Padre (cfr. 1,25; 11,36 ecc.)» 865

«Alcuni commentatori interrompono la frase dopo *carne*, e considerano la finale del versetto una dossologia rivolta al Padre: *Colui che è Dio al di sopra di tutto*, è (opp. *sia) benedetto nei secoli. Amen.* Ma questa interpretazione, benché possa essere suffragata da diversi passi paralleli (Rm 1,25; 2Cor 1,3; 11,31; Ef 1,3), in questo caso non si giustifica facilmente dal punto di vista grammaticale; e poi sembra convenire meno bene al contesto» 8666

Molto esaustivi e completi, a riguardo, anche i commenti in *Le Lettere di San Paolo*, Paoline, 560, Settimio Cipriani, *Le Lettere di Paolo*, 456, Giuseppe Ricciotti, *Le Lettere di San Paolo*, 325 e BG, nota 9,5, 2435 che rivolgono la dossologia finale a Cristo.

«che è al di sopra di tutte le cose, Dio, benedetto nei secoli! Amen: Questa è tuttora la migliore

<sup>&</sup>lt;sup>863</sup> Cfr. θεὸς in GLNT III, 106, 426-427

<sup>864</sup> Il Messaggio della Salvezza 7..., 437

<sup>865</sup> GA3, 4, 551

<sup>866</sup> TOB, m), 2588

interpretazione di questo che è il v. più difficile di Rm. A partire dal Rinascimento, la controversia apologetica sulla divinità di Cristo nelle lettere di Paolo ha oscurato l'esegesi di questo testo. Parte del problema è costituito dalla punteggiatura di cui si hanno quattro possibilità. 1. "... proviene fisicamente Cristo che è al di sopra di tutte le cose, Dio, benedetto nei secoli! Amen". Così la vasta maggioranza degli interpreti cristiani dei primi otto secoli, la maggior parte dei cattolici moderni, e numerosi esegeti protestanti (Althaus, Cullmann, Leenhardt, Michel, Munch, Nygren, Sanday-Headlam, SBCei). La frase così interpretata proclama Cristo Dio (benché non ho thèos), e benedetto per tutti i secoli. 2. "... proviene fisicamente Cristo. Dio che è sopra tutte le cose è (oppure sia) benedetto per tutti i secoli! Amen". Così alcuni pochi scrittori, a partire dal IV secolo in poi; Erasmo, che diede inizio alla moderna discussione; numerosi esegeti protestanti (Goodspeed, Dodd, Lietzmann, Bultmann, Feine, Burkitt, Cerfaux). Viene indirizzata a Dio una dossologia nello stile delle dossologie giudaiche contemporanee. Paolo benedice Iddio al ricordo del Messia, il glorioso discendente d'Israele. 3. "... proviene fisicamente il Cristo, che è al di sopra di tutte le cose. Dio sia benedetto per tutti i secoli! Amen" Questa interpretazione del v. divide la lode tra Cristo e Dio. 4. "... proviene fisicamente Cristo al quale appartiene Dio che è al di sopra di tutte le cose..."... Le due ultime spiegazioni sono improponibili e gli argomenti in loro favore hanno scarso valore. La preferenza per 1. poggia su tre constatazioni: a) il senso normale di questa parte del v. nel contesto; b) l'assenza della normale fraseologia di una dossologia; negli scritti di Paolo essa non è mai connessa asindeticamente con quanto precede, né col soggetto espresso per primo come qui (v. Rm 1,25; 2Cor 11,31; Gal 1,5; 2Tm 4,18; Rm 11,36; Ef 3,2; cfr. 1Pt 4,11; 5,11; Eb 13,21); c) la compatibilità del v. con l'insegnamento di Paolo. Benché egli non chiami altrove Cristo thèos (cfr. Tt 2,13 e v. commento), altre affermazioni su di lui rendono concepibile l'uso di thèos in questo testo (cfr. 1Cor 8,6; Fil 2,6; Col 1,15; 2,9)»<sup>867</sup>

«9,5 Dio benedetto nei secoli: il contesto e il movimento stesso della frase suppongono che la dossologia si rivolga al Cristo. Se è raro che Paolo dia a Gesù il titolo di 'Dio' (cf. ancora Tt 2,13) e gli rivolga una dossologia (cf. Eb 13,31), è perché egli riserva ordinariamente questo titolo al Padre (cf. Rm 15,6, ecc.) e considera le persone divine meno sul piano astratto della loro natura che sul piano concreto delle loro funzioni nell'opera della salvezza. Inoltre egli pensa sempre al Cristo storico nella sua realtà concreta di Dio fatto uomo (cf. Fil 2,5+; Col 1,15+). Per questo egli lo mostra subordinato al Padre (1Cor 3,23; 11,3), sia nell'opera della creazione (1Cor 8,6) che nella restaurazione escatologica (1Cor 15,27s; cf. Rm 16,27, ecc.). Tuttavia il titolo di "Kyrios" ricevuto dal Cristo nella risurrezione (Fil 2,9-11, cf. Ef 1,20-22; Eb 1,3s) non è nient'altro che il titolo divino dato a Jahve nell'AT (Rm 9,10 e 13; 1Cor 2,16). Per Paolo Gesù è essenzialmente il "Figlio di Dio" (Rm 1,3s.9; 5,10; 8,29; 1Cor 1,9; 15,28; 2Cor 1,19; Gal1,16; 2,20; 4,4.6; Ef 4,13; 1Ts 1,10; cf. Eb 4,14; ecc.), il suo "proprio Figlio" (Rm 8,3.32), il "Figlio del suo amore" (Col 1,13), che appartiene di diritto al mondo divino da dove è venuto (1Cor 15,47), inviato da Dio (Rm 8,3; Gal 4,4). Se egli ha preso il titolo di "Figlio di Dio" in modo nuovo con la resurrezione (Rm 1,4+; cf. Eb 1,5; 5,5), non l'ha però ricevuto in quel momento, perché è preesistente, in un modo non solo scritturistico (1Cor 10,4) ma ontologico (Fil 2,6; cf. 2Cor 8,9). Egli è la sapienza (1Cor1,24.30), l'immagine (2Cor 4,4), colui per mezzo del quale tutto è stato creato (Cor 1,15-17; cf. Eb 1,3; 1Cor 8,6), per mezzo del quale tutto è ricreato (Rm 8,29; cf. Col 3,10; 1,18-20), perché ha riunito nlla sua persona la pienezza della divinità e del mondo (Col 2,9+). In lui Dio ha concepito tutto il piano di salvezza (Ef 1,3s) ed egli ne rappresenta il fine come il Padre (confrontare Rm 11,36; 1Cor 8,6 con Col 1,16.20). Se il Padre resuscita e giudica, anche lui resuscita (confrontare Rm 1,4+, 8,11+; con Fil 3,21) e giudica (confrontare Rm 2,16 con 1Cor 4,5; Rm 14,10 con 2Cor 5,10). In una parola, è una

<sup>867</sup> GCB, 97, 1241

delle tre persone associate nelle formule trinitarie (2Cor 13,13+).»<sup>868</sup>

Chiara e utile la posizione di Penna, che nonostante propenda per l'attribuzione del titolo "Dio" al Padre, così spiega:

«Dio»? In *Rm* 9,5 secondo le traduzioni correnti, si leggerebbe così: «5ªDa essi [= gli Israeliti] proviene Cristo secondo la carne, 5<sup>b</sup>egli che è sopra ogni cosa, Dio benedetto nei secoli. Amen» (CEI, BJ, TOB, la *Einheitsilbersetzung*; inoltre: Cullmann, Leen-hardt, Schlier, Morris, Fitzmyer. Su questa linea si colloca anche Harris, che però si appoggia a motivi prevalentemente grammaticalisintattici, e non tanto di ermeneutica paolina globale. <sup>869</sup>

Grammaticalmente, infatti, è possibile riferire a Cristo la qualifica di "Dio". Ma se, invece di isolare il testo assolutizzandolo, lo si considera all'interno di tutto il linguaggio paolino e <u>in specie della sua cristologia</u>, la cosa migliore da fare è di disgiungere il v. 5a «dai quali proviene il Cristo secondo la carne» dal v. 5b "egli che è sopra ogni cosa, Dio benedetto nei secoli. Amen" così da vedere in quest'ultima frase una normale dossologia a Dio (non a Cristo!), che conclude la serie delle prerogative di Israele enumerate nel v. precedente (vedi *Rm* 1,25). Il testo allora si dovrebbe leggere forse meglio così: «colui che è sopra ogni cosa, Dio, (sia) benedetto nei secoli. Amen» (così Thiising, Kuss, Kàsemann, Wilckens, Dunn, Stuhlmacher, Schmithals, de Jonge, Byrne; tra le versioni, la RSV e la cattolica New American Bible).

L'Apostolo, infatti, non solo non attribuisce mai altrove a Cristo la qualifica secca di "dio", ma in 1Cor 8,6 distingue chiaramente tra «un solo Dio» (= il Padre) e «un solo Signore» (= Gesù Cristo); con ciò egli non nega affatto la divinità a Gesù, ma la afferma in altri modi, alludendovi piuttosto con i titoli di Kyrios, di Figlio e di Immagine. Del resto in Rm 15,6 Paolo parla del «dio e padre del Signore nostro Gesù Cristo», riservando il concetto di θεὸς a quello di "padre" di Gesù Cristo, il quale invece da parte sua vi si rapporta al genitivo con i concetti di Figlio e di Immagine. Un altro forte argomento contro la lettura cristologica in Rm 9,5 è che l'immediata connessione della qualifica di θεὸς con il Cristo κατὰ σάρκα (cioè il Terreno! cfr. Rm 1,3b) appare insopportabilmente stridente, senza una qualche spiegazione, dato che in questo senso l'Apostolo preferisce definire Gesù con l'idea di filiazione (cfr. Rm 1,3; 8,3; Gal 4,4). Vedi un'ampia trattazione della questione in O. Kuss, La lettera ai Romani, III, pp. 94-110. In generale, sul valore strettamente teologico del titolo θεὸς nel NT come qualifica del Padre, cfr. K. Rahner, Theos nel Nuovo Testamento, in Id., Saggi teologici, Paoline, Roma 1965, pp. 467-585 (l'Autore riconosce valore cristologico al titolo in Rm 9,5; Gv 1,1.18; 20,28; 1Gv 5,20; Tt 2,13; ma è già sospetto il fatto che Rm 9,5 sia l'unico testo del genere nelle lettere paoline autentiche, mentre la cosa non stupisce né nella tradizione paolina [accanto a Tt 2,13 andrebbe collocato anche Col 2,9] né tantomeno nella tradizione giovannea.<sup>870</sup>

In conclusione, come dicono la stragrande maggioranza delle versioni bibliche nonché le motivazioni degli studiosi, *Rm* 9,5 può benissimo essere una lode riferita a Cristo quale Dio benedetto per sempre. Ancora una volta, emerge implacabile l'errore di impostazione della cristologia di Felice e dei *TdG*:

«Questa scrittura non indica che Dio e Gesù Cristo siano la stessa persona»: <sup>871</sup> attribuire il titolo di *Dio* a Cristo, infatti, non vuol dire, come erroneamente pensa Felice, ritenere Dio e Gesù la stessa persona, ma attribuirgli la medesima natura.

<sup>868</sup> BG,71 2435-2436

<sup>&</sup>lt;sup>869</sup> M.J. Harris, Jesus as God. The New Testa-ment Use of "Theos" in Reference to Jesus, Baker, Grand Rapids 1992, 143-172

<sup>870</sup> Cfr. Romano Penna, I RITRATTI ORIGINALI DI GESÙ IL CRISTO II..., 192-193

<sup>871</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 396

### **ROMANI 14,10**

Ma tu, perché giudichi il tuo fratello? O anche tu, perché disprezzi il tuo fratello? Poiché tutti compariremo davanti al tribunale **di Dio** (NM)

Felice scrive che rendere "tribunale di Dio" piuttosto che "di Cristo" è un problema di critica testuale: non possiamo che essere d'accordo anche perché per un cristiano "tribunale di Dio" o "tribunale di Cristo" (*2Cor* 5,10) è "teologicamente equivalente". Infatti, come nella Scrittura ci sono altri concetti tradizionalmente riservati a Dio, così «analogamente "il tribunale" del giudizio finale, oltre che ad essere di Dio (Rm 14,10) è pure di Cristo (2Cor 5,10)»<sup>872</sup>

«Il giudizio finale è riservato di diritto a Dio (12,19). Cristo risorto, Signore dei vivi e dei morti, condivide col Padre questa prerogativa (At 17,31; Rm 2,16; 2Cor 5,10; cf Mt 25, 31-46)»<sup>873</sup>

Diversamente da un cristiano, per un TdG è invece problematico e pericoloso, per ovvi motivi, dire "tribunale di Cristo" o ritenere che sia una possibile e legittima variante; è per questo fondamentale motivo che Felice difende a senso unico la versione NM evitando la seconda accezione.

Questo lo si può notare ad esempio nel modo di citare, da parte di Felice, la nota della IBE:

o - «"10 *di Dio*, B S\* A C\* D F G...". – Nuovo Testamento Greco-Latino-Italiano a cura di Piergiorgio Beretta (San Paolo 2000)»<sup>874</sup>

Ecco ora la citazione completa con la possibile variante "di Cristo" logicamente tralasciata dai puntini di sospensione

• «10 di Dio, B S\* A C\* D F G, è variato τοῦ Χριστοῦ, Christi da Sc Cc Ψ, vg.» 875

Ugualmente NAT che ha il testo critico di gran lunga più insuperato, frutto di collaborazione interconfessionale e internazionale di alto livello, nella nota 10 presenta tutte le varianti molto ben attestate che si riferiscono a Cristo.

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>876</sup>

«Eguale pensiero in 2Cor. 5,10, dove però si parla del "tribunale di Cristo"» 877

La TOB a riguardo rimanda anche a *Fil.* 2,10-11 di cui riporto un commento:

«...affinché nel nome di Gesù "si pieghi ogni ginocchio" (Is. 45,23)... e ogni lingua proclami che Gesù Cristo è Signore... Il "nome" superiore a qualsiasi altro (v. 9), ricevuto da Cristo al momento della sua esaltazione, è precisamente quello di "Signore" (Κύριος: v. 11), per significare appunto la sua eccelsa dignità e sovranità su tutti gli esseri dell'universo (v. 10), finalmente riconosciuta e proclamata davanti al mondo. È chiaro che nel contesto si parla di Cristo in quanto uomo, a cui compete di pieno diritto il titolo di "Signore" (Κύριος è il termine greco con cui i Settanta hanno reso costantemente il nome di Iahwèh) e a cui perciò devono "chinarsi in adorazione" ("si pieghi

<sup>872</sup> Romano Penna, I RITRATTI ORIGINALI DI GESÙ IL CRISTO II..., 197

<sup>873</sup> TOB, v), 2600

<sup>874</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 413

<sup>875</sup> IBE, 1351

<sup>&</sup>lt;sup>876</sup> Manuale per la Scuola..., 155

<sup>877</sup> Settimio Cipriani, Le lettere..., 487

ogni ginocchio", espressione ripresa da Is. 45,23 e ivi riferita a Iahwèh) tutti gli esseri creati (v. 10). Non che anche prima, fin dal primo istante della sua esistenza terrena, non competesse a Cristo il titolo di "Signore" (egli non diventa Dio, ma "è" Dio); di fatti però solo al momento della sua glorificazione (cfr. Atti 2,36) gli viene universalmente riconosciuto e da allora ne esercita con pienezza i diritti di sovranità, di giustizia e di giudizio. È dall'incarnazione, dalla morte e dalla resurrezione di Cristo che si esprime la più grande "gloria di Dio Padre" (v. 11), perché la grandezza di Cristo viene dal Padre: accettando perciò e riconoscendo Cristo come "Signore", si glorifica il Padre. La formula "Cristo è Signore" (v. 11) è la professione di fede essenziale e fondamentale del cristianesimo (Rom. 10,9; 1Cor. 12,3; Col. 2,6; Giov. 20,28; Atti 2,36)»<sup>878</sup>

# Per rispondere a Felice:

- 1°) Non si ritiene che in questo versetto si debba per forza rendere "Cristo" (e lo dimostra il fatto che non è presente in nessuna Bibbia); ciò non toglie, però, che la variante testuale "tribunale di Cristo" non sia possibile, cosa che invece Felice evita di ricordare, difendendo a senso unico la NM.
- 2°) Tantomeno non si vuole dimostrare l'esistenza di una Trinità che è proprio fuori luogo (Felice ritiene che i trinitari debbano per forza rendere "tribunale di Cristo" per dimostrare la Trinità, in quanto siccome Dio giudica e qui si parlerebbe di tribunale di Cristo, allora Gesù Cristo sarebbe Dio: ragionamento improprio).
- 3°) Neppure considerare Gesù "semplicemente" un mezzo col quale Dio renderà giudizio all'intera terra<sup>879</sup> (il fatto che molte volte la Scrittura dica che Dio giudica o ha rimesso ogni giudizio per mezzo del Figlio, non significa ritenere Gesù un semplice e mero strumento nei confronti del Padre).

## **ROMANI 15,5**

Ora l'Iddio che dà perseveranza e conforto vi conceda di avere fra voi la medesima attitudine mentale **che ebbe** Cristo Gesù (NM)

Nella NM la traduzione "che ebbe" vuole rendere il greco κατὰ. Riporto il testo greco e le diverse traduzioni letterali:

| δώη          | <b>ὑμ</b> ῖν | Τὸ αὐτὸ          | φρονεῖν       | έν ἀλλήλοις             | κατὰ         | Χριστὸν Ἰησοῦν     |
|--------------|--------------|------------------|---------------|-------------------------|--------------|--------------------|
| dia          | a voi        | la stessa cosa   | di pensare    | gli uni con gli altri   | secondo      | Cristo Gesù (IBE)  |
| dia          | a voi        | lo stesso        | sentire       | fra gli uni gli altri   | secondo      | Cristo Gesù (TIV)  |
| may he give  | to you       | the very (thing) | to be minding | in one another          | according to | Christ Jesus (KIT) |
| dia di avere | vi           | gli stessi       | pensieri      | gli uni verso gli altri | secondo      | Cristo Gesù (IDO)  |
| may give     | to you       | the same         | to be minded  | among each other,       | according to | Anointed Je. (ED)  |

Intanto nessuna versione biblica rende così, neppure quelle citate da Felice, a parte, almeno da come si legge la CJB. Inoltre è singolare il fatto che se prima lo stesso Felice, citando dizionari e commenti di diversi studiosi, dice che κατὰ può essere reso in modi diversi, "allo stesso modo", "conforme a", "come", "proprio come", "secondo"..., qui rende con uno strano "che ebbe"; ritiene inoltre che κατὰ quando è seguito da un nome personale o da un pronome può sottintendere una forma

-

<sup>878</sup> *Idem*, 610-611

<sup>879</sup> Cfr. La Traduzione del Nuovo Mondo..., 413-414

passiva.880

Effettivamente, controllando il DENT si legge al punto d) che «spesso κατὰ serve come perifrasi di un genitivo, di un aggettivo tributivo o di un pronome possessivo»  $^{881}$ ... e cita per esempio Eb 11,7 τῆς κατὰ πίστιν δικαιοσύνης, che giustamente la NM rende come le altre "erede della giustizia che è secondo la fede" (NM), oppure 1Tim 6,3 "l'insegnamento che è conforme alla santa devozione" (NM)

È da notare che nella KIT sotto al greco κατὰ in tutti questi passi, come anche nel nostro in questione, viene riportato l'inglese according to che significa "secondo", "in conformità con".

Come fa allora Felice a ritenere che questi significati si associano bene alla parola "ebbe"?

Non si capisce come in tutti i casi dove compare  $\kappa\alpha\tau\dot{\alpha}$  la NM renda *according to*, "secondo", "conforme a", mentre in Rm 15,5 traduca con uno strano "che ebbe".

«l) Lett. secondo Gesù Cristo. La TOB traduce: vi dia di essere ben d'accordo tra di voi, come lo vuole Gesù Cristo»<sup>882</sup>

Anche la difficoltà che, secondo Felice, emergerebbe in molte versioni bibliche nel tradurre di Rm 1,15 è inesistente; "c'è un desiderio ( $\kappa\alpha\tau$ ' è $\mu$ ) di dichiarare la buona notizia anche a voi che siete a Roma": certamente tradurre, come ritiene Felice,  $\kappa\alpha\tau$ ' è $\mu$  "secondo me" non è esatto, ma dov'è la difficoltà? Chi dice di tradurlo così?

Tutte le versioni bibliche infatti rendono "da parte mia" o "per parte mia", nel senso di "per quanto mi riguarda".

Il Buzzetti già citato da Felice è ancora più preciso e riporta a proposito di Rm 1,15: «κατὰ... secondo... proprio come... κ. ἐμὲ**mio**»<sup>883</sup>; ecco risolto l'imbarazzo di Rm 1,15: "C'è il mio (κατ' ἐμ) desiderio di dichiarare la buona notizia anche a voi che siete a Roma"

Sì, κατὰ rende il senso di *secondo*, *come*, *conforme a*, *come vuole*, *allo stesso modo*..., ma mai "che ebbe". Sia la IBE, la TIV, ED e IDO rendono κατὰ con "secondo Cristo Gesù".

### **1CORINTI 10,4**

e tutti bevvero la stessa bevanda spirituale. Poiché bevevano al masso di roccia spirituale che li seguiva, e quel masso di roccia **significava** il Cristo (NM)

Era BLM, TOB, TILC, IBE, ND, KIT, NVP, RL, CEI, 71 GCC, NR, RI, NA, CON, NIV, GL, LB, GA3, CON, TIV, SBT, SBTI, IDO, PIB, SBA, SBS, UTET, CEI<sup>08</sup>, MA, BPM, ED

Due le considerazioni che indicano l'errore di fondo di tutta l'impostazione della NM:

1) Tutte le bibbie, a differenza della NM, nel testo rendono letteralmente  $\hat{\eta}v$  con *era*; la stessa KIT riporta sotto il greco l'inglese *was* (era) - Per quale motivo non lasciarlo anche nel testo, invece di scrivere "significava"? È in nota che eventualmente si riportano le spiegazioni e le interpretazioni del caso. La IBE e la stessa letteralissima TIV ed ED riportano infatti "era". La NM, al contrario, mette in nota ciò che invece farebbe parte del testo.

<sup>880</sup> *Idem*, 415-416

<sup>&</sup>lt;sup>881</sup> DENT I, 1921

<sup>882</sup> TOB, l), 2601; cfr. NAT, 435

<sup>883</sup> Buzzetti, 82

- 2) Emerge dalle citazioni di Felice la falsificazione dell'interpretazione simbolica nei confronti di Cristo: basta come esempio leggere quella della BG completa di parte mancante in rosso:
- o "...Per Paolo questa roccia simboleggia il Cristo...". BG NJB
- «Per Paolo questa roccia simbolizza il Cristo preesistente, che già agisce nella storia d'Israele» 884

La citazione nella sua interezza è sostanzialmente diversa da quella indicata da Felice e presenta un significato più profondo di quel simbolismo, come sottolinea anche la prossima citazione:

«Roccia, nel senso spirituale o metaforico di baluardo, sostegno e tutela sicura dei fedeli, è qui detto Cristo; ma nel V.T. tale metafora era abituale per designare Jahve. Paolo ha visto nella roccia una figura di Cristo e in lui ha trasferito la metafora riservata a Dio. E ciò a ragione, perché Cristo non fu solo preannunciato nelle figure del V.T., ma anche perché – come Dio e creatore – guidò e conservò il popolo ebreo durante tutte le sue vicende (cfr. *Giuda* 5), e in lui tutti gli uomini di ogni luogo e tempo ottengono la salvezza»<sup>885</sup>

«Dio spesso nella Sacra Scrittura, specialmente nei Salmi è detto *pietra*, roccia di Israele... Ora questa *pietra spirituale*, che guidava Israele nel deserto e lo provvedeva, era il *Cristo* preesistente, cioè il Verbo divino»<sup>886</sup>

«4 Paolo si ispira a una tradizione rabbinica secondo cui la *roccia* di Nm 20,8 *accompagnava* Israele»<sup>887</sup>

«Le figure contengono già, in un certo modo, Colui che annunciano. Ed è per questo che la roccia era già il Cristo» <sup>888</sup>

Sarebbe sufficiente leggere tutto il commento del Cipriani *Le lettere di Paolo* al cap. 10 sul valore "tipologico" dell'Antico Testamento per far emergere con chiarezza la questione.

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti» 889

# Accuratezza nelle affermazioni

«I testimoni di Geova sono un'organizzazione di verità. Dovremmo voler dichiarare la verità ed essere sempre assolutamente accurati in tutti i particolari. Questo si dovrebbe fare non solo riguardo alle dottrine ma anche nelle citazioni, in ciò che diciamo intorno ad altri o nel modo in cui li rappresentiamo, e negli argomenti che implicano dati scientifici o notizie di cronaca. Le affermazioni errate fatte a un uditorio possono essere ripetute e l'errore può essere ingrandito. Le inesattezze che sono riconosciute da un uditorio suscitano dubbi in quanto all'autorità dell'oratore su altri punti, forse mettendo anche in dubbio la veracità del messaggio stesso» 890 (il grassetto è mio)

<sup>884</sup> BG,<sup>71</sup> 2466

<sup>885</sup> GA3, 434

<sup>886</sup> PIB, 2072

<sup>887</sup> NAT, 456

<sup>888</sup> TOB, d), 2626

<sup>889</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

<sup>&</sup>lt;sup>890</sup> Manuale per la Scuola..., 110, § 10,11

Il fatto che tutte le Bibbie qui considerate e la stragrande maggioranza delle altre scrivano "era" e non "significava", credo sia già di per se segno che è la versione giusta: ci ripetiamo ricordando che qualsiasi possibile e legittima considerazione, commento, interpretazione o qualsivoglia spiegazione del caso, vanno eventualmente riportati in nota e non nel testo.

### 1CORINTI 14,12-16

12 Così anche voi, giacché siete zelantemente desiderosi dei [doni dello] spirito, cercate di abbondare in essi per l'edificazione della congregazione. 13 Perciò chi parla in lingua preghi di poter interpretare. 14 Poiché se io prego in lingua, il mio [dono dello] spirito prega, ma la mia mente è infruttuosa. 15 Che si deve fare, dunque? Pregherò col [dono dello] spirito, ma pregherò anche con la mente. Canterò lodi col [dono dello] spirito, ma canterò lodi anche con la mente. 16 Altrimenti, se offri lodi con un [dono dello] spirito, come farà colui che occupa il posto della persona comune a dire "Amen" al tuo rendimento di grazie, giacché non sa ciò che dici? (NM)

Siamo nel cap. 14 dove viene trattato il tema della profezia e del parlare in lingue. Tre sono le "realtà" menzionate da Paolo attorno alle quali ruota tutto il discorso: lo *spirito* dell'uomo (l'intimo della facoltà intuitiva di ogni essere umano), la *mente* dell'uomo (facoltà logica e discorsiva) e lo *Spirito Santo* (lo Spirito di Dio, o Spirito di Cristo, la 3ª persona della Trinità).

L'espressione greca πνευμάτων doni dello Spirito o doni spirituali, si riferisce ai fenomeni estatici di cui è stata fatta esperienza nella comunità di Corinto, considerati effetti o appunto doni dello Spirito Santo, suscitati dallo stesso Spirito e che comunicano lo Spirito.  $^{891}$ 

Un espressione equivalente, πνευματικῶν doni spirituali, la troviamo anche in 12,1.

Ciò che si confuta alla NM in 14,12ss non è tanto l'aggiunta in se delle parentesi quadre [dono dello] (che al limite le si potrebbero anche giustificare, in quanto indicano, come si sa, che le parole "dono dello" non esistono nel testo greco) quanto il fatto che così facendo la NM fa entrare nel brano lo "Spirito Santo" mentre il parallelismo con la "mente" ("intelligenza") dovrebbe rendere chiaro che qui non si sta parlando di quello "Spirito Santo", ma dello "spirito" in riferimento a ciò che è all'interno di ognuno, cioè allo spirito proprio di una persona.

Al v. 14 l'espressione τὸ πνεῦμά μου προσεύχεται (lo spirito di me prega) viene resa "il mio [dono dello] spirito prega"; questo è sbagliato proprio perché qui si parla dello spirito dell'uomo, cioè dello spirito di ciascuno di noi che prega.

Questo esempio consente di osservare anche come l'uso delle parentesi nella NM permetta al pregiudizio teologico di interferire con l'accuratezza della traduzione.<sup>892</sup>

La stessa TOB che Felice cità è chiara: «Se prego in lingue, io sono ispirato, ma la mia intelligenza non produce nulla. In questo testo, diversamente che in Rm 8,16; Gal 6,18; Fil 4,23, il mio spirito, opposto alla mia intelligenza, non ha soltanto un significato antropologico: lo spirito di chi parla col dono delle lingue è abitato dallo Spirito» (sottolineature mie)

«Il glossolalo prega in quella parte del suo essere (il **suo pneuma**) che è direttamente sotto l'impulso dello **Spirito Santo**, e non semplicemente con la sua facoltà conoscitiva (la **sua nous**)»<sup>894</sup>

<sup>891</sup> Cfr. DENT II, 1023

<sup>892</sup> Cfr. Achille Aveta - Bruno Vona, I TESTIMONI DI GEOVA E LO STUDIO DELLA BIBBIA..., 188

<sup>893</sup> TOB, u), 2633

<sup>894</sup> GCB, 1178

«Quando infatti prego con il dono delle lingue, il mio spirito prega, ma la mia intelligenza rimane senza frutto... u) Cf v. 2 nota s. Trad. lett. La TOB traduce: Se prego in lingue, io sono ispirato, ma la mia intelligenza non produce nulla. In questo testo, diversamente che in Rm 8,16; Gal 6,18; Fil 4,23, il mio spirito, opposto alla mia intelligenza, non ha soltanto un significato antropologico: lo spirito di chi parla col dono delle lingue è abitato dallo **Spirito**; ma è necessario che la sua intelligenza dia una forma comprensibile a quello che lo Spirito gli ispira. Per questo Paolo richiede la funzione dell' "interprete" »<sup>895</sup>

1Cor 14,2 Chi infatti parla con il dono delle lingue non parla agli uomini, ma a Dio, giacchè nessuno comprende, mentre egli dice per ispirazione cose misteriose (TOB) «s) Lett. per mezzo dello spirito dice dei misteri. Si tratta piuttosto dello **spirito dell'uomo**, sede delle manifestazioni incomunicabili del dono delle lingue, opposto all'**intelligenza** che è la sola che permetta la comunicazione agli altri. Ma questo spirito è animato dallo **Spirito**» 896

«Se lo **spirito**, cioè la parte superiore della mente dotata del carisma e sotto l'azione dello **Spirito S.**, pregasse senza sapere ciò che dice, che utilità ne avrebbe?»<sup>897</sup>

Ecco che ritornano i tre elementi: il πνεῦμα spirito e la νοῦς mente (entrambi dell'uomo) e il πνεῦμα ἄγιον Spirito quello santo (di Dio).

Ancora Paolo in *Rm* 8 espone una magnifica catechesi sullo spirito, e particolarmente al v. 16 dice: «Lo Spirito stesso attesta al nostro spirito che siamo figli di Dio»; anche qui come al v. 9 compare due volte *spirito*: la prima volta è lo *Spirito di Dio* del v. 14, la seconda è lo *spirito* del cristiano arricchito della adozione filiale del v. 15. Spirito di Dio e quello di Cristo sono lo stesso Spirito, che è inviato da Dio Padre a dal suo Figlio incarnato. Vedi anche *Gal.* 4,6. 898

# **2CORINTI 3,14**

Ma le loro facoltà mentali erano intorpidite. Poiché fino al giorno presente lo stesso velo rimane non sollevato alla lettura del vecchio **patto**, perché è soppresso per mezzo di Cristo (NM)

Il sottofondo su cui si basa la traduzione di διαθήκη (resa con patto) nel versetto in questione, porta al diverso modo di vedere, tra cristiani e TdG, il rapporto tra l'Antico e il Nuovo Testamento. Nel corso della storia sono emerse, sostanzialmente, due diverse visioni entrambe rifiutate dalla Chiesa:

- 1) Quella sostenuta da alcuni cristiani dei primi secoli, ad es. i Marcioniti, che pensando erroneamente a un Dio cattivo e severo dell'Antico Testamento, dicevano che i cristiani dovevano adorare solo il Dio buono e misericordioso del Nuovo.
- 2) Altri, come i cristiani Ebioniti, che mettevano sullo stesso piano i due testamenti come se la venuta e l'opera di Gesù non avesse portato nessuna novità rispetto all'Antico Testamento. Questa a grandi linee è anche la posizione dei TdG; ma solo ad una attenta lettura delle Scritture si può notare un autentico salto di qualità.

Prima di entrare nel merito, vediamo come rendono le altre bibbie

896 TOB, s), 2632

<sup>895</sup> TOB, u), 2633

<sup>897</sup> GA3, 446

<sup>898</sup> Cfr. Giuseppe Ricciotti, Le Lettere di..., 314-316

Antico Testamento TILC, BLM, CON, CEI,<sup>71</sup> TOB, GA3, RI, GCC, NA, SBTI, PIB, CEI<sup>08</sup> antica alleanza IBE, NVP, KIT, NIV, IDO, UTET, MA, BPM antico patto ND, NR, RL, SBT, SBA, SBS, ED vecchia disposizione TIV

Come si può vedere la maggioranza delle versioni bibliche (anche quelle citate da Felice nel riquadro) rendono *testamento-alleanza*, a differenza di 7 che hanno *patto*, ma si preoccupano anche di spiegarne il perché (vedi citazioni sotto), confermando la validità di *testamento*. Tutte quelle bibbie, infatti, ad eccezione di ED, in *Eb* 9,16 rendono "testamento".

«TESTAMENTO – Lett. *disposizione (testamentaria)*; ma la parola greca ha pure il significato di patto... Il nuovo patto assume, in tal modo, forma di testamento nel quale Cristo lascia in eredità tutti i suoi beni (Eb 9:15-17; 2Co 8:9; Ef 1:3). L'antico patto veniva altresì suggellato con la morte di un animale prefigurante quella di Cristo, e assumeva forma di testamento (Eb 9:18-22; cfr. 2Co 3:14). Si può altresì dire che la Bibbia comprende due patti o due testamenti»<sup>899</sup>

«**Testamento**: Tanto *patto* come *testamento* in greco sono resi dalla stessa parola *diatheke* (Eb. 9.15-18). Il *patto* è un accordo tra due o più parti interessate in cose che sono in loro potere, con o senza mediatore. Il *testamento* è l'atto di una persona col quale essa dispone delle proprie sostanze (o di una parte di esse), e che ha piena efficacia solo dopo la morte del testatore (Eb. 9.17), per questo i beneficiari di un testamento non hanno alcun diritto finchè l'autore del testamento muore. Ma siccome la morte di Gesù, il mediatore del nuovo patto, è chiaramente attestata, l'eredità eterna che è stata promessa è ora a disposizione del credente (Eb. 9.15-17)»

Veniamo alle citazioni di Felice e a quelle originali con le parti omesse in rosso:

- o "...altra traduzione possibile: Antica Alleanza...". TILC
- «Antico Testamento: altra traduzione possibile: Antica Alleanza; da questa espressione di Paolo nasce l'abitudine cristiana di indicare come Antico Testamento i libri della Bibbia scritti prima della venuta di Cristo» <sup>901</sup>

Come si legge nella nota TILC completa di parti in rosso, "*Antica Alleanza*" è certamente l'altra traduzione possibile, ma rispetto ad *Antico Testamento*, non a *patto*, al quale non si accenna minimamente, ed è proprio da questa espressione che nasce l'abitudine cristiana di indicare come Antico Testamento i libri della Bibbia scritti prima della venuta di Cristo.

Anche il McKenzie è così citato:

o - Diatheke nella Bibbia significa <<alleanza>>. Dizionario Biblico McKenzie

Questa citazione di Felice è presa dalla voce TESTAMENTO dello stesso Dizionario a pag. 988. Ma basta andare a leggere la voce ALLEANZA (sono più di due pagine) particolarmente l'ultima parte che riguarda *alleanza* nell'NT, per capire il significato e il senso di Testamento:

• «Ambedue gli autori [l'autore agli Ebrei e Paolo], tuttavia, concordano di affermare che le obbligazioni dell'antica legge scompaiono con la nuova, e che la morte redentrice di Gesù ha un potere superiore a tutti i mezzi di redenzione dell'alleanza antica. Della nuova alleanza Gesù è il

900 ND, 369

<sup>899</sup> NR, 1281

<sup>901</sup> TILC, nota 3,14, 1605

mediatore (Eb 9,15). Il Eb 9,16 ss l'autore fa un gioco di parole sul significato di *diatheke* come ultime volontà e testamento, significato che il termine ha nel gr classico e in quello koine: così la nuova alleanza è un testamento nel senso che non è valida finchè non è morto il testatore, Gesù stesso»<sup>902</sup>

Lo stesso vedasi per il Dizionario di Proch così citato:

O - "**Testamento** non significa... le ultime volontà di chi muore, ma nel linguaggio biblico... <<p>e<patto>>...". – Dizionario dei termini e dei concetti Biblico-Teologici più usati. U.Proch (1988) LDC

Ho controllato la citazione del Dizionario (2° edizione 1994) che più precisamente dice:

• «TESTAMENTO. Nel linguaggio corrente la parola significa le "ultime volontà" di chi muore, mentre in quello biblico corrisponde al termine "patto", "giuramento", ed è sinonimo di "patto di alleanza". È in questo senso che si parla dell'Antico e del Nuovo T.»<sup>903</sup>

La citazione così completa presenta un più ampio respiro.

Nel *Piccolo Dizionario Biblico*, la voce **Nuovo Testamento** citata bene da Felice rimanda a **Testamento** nella quale si legge: «Il termine gr. che equivale a patto ha avuto tardivamente anche questo significato (accanto ad altri) di t. La parola t. (in AT, NT) significa patto» <sup>904</sup>

Vediamo ora come vengono citati da Felice Vocabolari e Lessici

- 0 1) διαθήκη...convenzione, accordo, patto, alleanza...". Vocabolario Rocci
- $\bullet$  «διαθήκη... disposizione; ordinamento; ordine... disposizioni segrete... disposizione testamentaria; testamento... convenzione, accordo, patto; alleanza... vecchio testamento... nuovo testamento» $^{905}$
- 0 2) διαθήκη...patto, convenzione...". Dizionario Liddell e Scott
- «διαθήκη... disposizione testamentaria, testamento... patto, convenzione... Nuovo, Antico Testamento, N.T.»<sup>906</sup>

Al Rocci e al Liddell e Scott sono state "tagliare" appositamente le accezioni di *testamento*, al fine di non farle apparire come esatte e possibili.

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti» 907

Ecco cosa riportano altri Dizionari

«διαθήκη...patto, alleanza... testamento (Gal 3,15); sia alleanza-promessa, sia testamento (Eb

<sup>903</sup> DTBT, 190

<sup>&</sup>lt;sup>902</sup> DBMk, 42

<sup>904</sup> PDB, 318

<sup>905</sup> Rocci, 446

<sup>906</sup> Liddell e Scott, 295

<sup>907</sup> Manuale per la Scuola..., 155

9,16.17)»<sup>908</sup>

«διαθήκη... disposizione testamentaria, testamento... patto, accordo, convenzione... Vecchio Patto o Testamento NT. Cor. 2.3.14... Nuovo Testamento NT»

# «διαθήκη... disposizione testamentaria, testamento... patto, accordo» 910

«*Nuova Alleanza*: al senso biblico dell'espressione, Paolo aggiunge il senso giuridico di *testamento* contenuto nella parola greca, riferendosi alla morte di Cristo che fonda la nuova alleanza: Lc 22,20; 1Cor 11,25; 2Cor 3,14; Eb 8,8; 9,15; 12,24. Una serie di contrapposizioni fa risaltare le differenze tra le due alleanze:

| Antica Alleanza<br>tavole di pietra                  | Nuova Alleanza<br>tavole = cuori di carne, 2Cor 3,3; ministero della<br>Nuova Alleanza, 3,6 |
|------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| la lettera uccide, 3,6<br>ministero della morte, 3,7 | lo Spirito dà vita, 3,6<br>ministero dello Spirito, 3,3 e 8                                 |
| ministero della condanna, 3,9                        | ministero della giustizia, 3,9                                                              |
| effimero, 3,11                                       | duraturo, 3,11                                                                              |
| AT letto con un velo, 3,14                           | illuminazione della conoscenza, 4,6                                                         |
| gloria effimera sul volto di Mosè, 3,7               | gloria di Dio sul volto di Cristo, 4,6                                                      |

»<sup>911</sup>

«ALLEANZA – 1. AT (ebr. *berît*... Accordo, convenzione, patto... 3. NT (gr. *diathēkē* = atto di disporre dei propri beni in favore di qualcuno; cf lat. *testamentum*). Contratto, convenzione, patto... alleanza, spec. *nuova alleanza* fra Dio e gli uomini, conclusa in GC... Secondo Eb questa nuova alleanza ha rimpiazzato quella che era stata stipulata con Israele... *antico testamento* (2*Cor* 3,14), espressione utilizzata da Paolo per indicare il libro degli scritti dell'antica alleanza. Dal II sec. d.C., l'espressione *Nuovo Testamento* indicherà il libro degli scritti della nuova alleanza»<sup>912</sup>

La Bibbia afferma che nella rivelazione c'è un inizio (AT) e una continuazione che la perfeziona (NT); citiamo alcuni brani della nuova versione CEI<sup>08</sup>:

«Dio, che molte volte e in diversi modi nei tempi antichi aveva parlato ai padri per mezzo dei profeti, ultimamente, in questi giorni, ha parlato a noi per mezzo del Figlio, che ha stabilito erede di tutte le cose e mediante il quale ha fatto anche il mondo» (Eb 1, 1-2)

Il medesimo concetto è espresso da Giovanni:

«Perché la legge fu data per mezzo di Mosè, la grazia e la verità vennero per mezzo di Gesù Cristo. Dio, nessuno lo ha mai visto: il Figlio unigenito, che è Dio ed è nel seno del Padre, è lui che lo ha rivelato» (Gv 1,17-18)

<sup>908</sup> Buzzetti, 37

<sup>909</sup> GIMontanari, 524

<sup>910</sup> Romizi, 313

<sup>911</sup> TOB, n), 2648

<sup>&</sup>lt;sup>912</sup> LTB, 19

Così anche in Mt 7,28-29: «Quando Gesù ebbe terminato questi discorsi, le folle erano stupite del suo insegnamento: egli infatti insegnava loro come uno che ha autorità e non come i loro scribi»; Gesù corregge o perfeziona alcune parti dell'AT e lo fa con autorità.

Sentiamo Paolo: «Non è infatti la circoncisione che conta, né la non circoncisione, ma l'essere nuova creatura» (*Gal* 6,15).

«Tanto che, se uno è in Cristo, è una nuova creatura; le cose vecchie sono passate; ecco, ne sono nate di nuove. Tutto questo però viene da Dio, che ci ha riconciliati con sé mediante Cristo e ha affidato a noi il ministero della riconciliazione. Era Dio infatti che riconciliava a sé il mondo in Cristo, non imputando agli uomini le loro colpe e affidando a noi la parola della riconciliazione» (2Cor 5, 17-19)

Riguardo alle due alleanze, è la Bibbia stessa che parla di *Antico* e *Nuovo Testamento*, mentre i *TdG* negano come biblica questa distinzione; Felice lo ribadisce citando quasi certamente uno scritto della *WT*:

«Un errore dovuto alla tradizione di dividere la Bibbia in due parti, chiamando la prima, da Genesi a Malachia, "Antico [o Vecchio] Testamento", e la seconda, da Matteo a Rivelazione, "Nuovo Testamento", ha sicuramente influito nel traslare questo termine nella maggioranza delle versioni moderne. Tale errore è dovuto anche alla traduzione di 2Corinti 3:14 nella Vulgata latina con "testamenti"»<sup>913</sup>

È mai possibile che la stragrande maggioranza delle bibbie anche di ottimo livello non si siano accorte di questo errore rendendo tutte con *Vecchio* e *Nuovo Testamento*?

È Dio che promette una nuova alleanza:

«Ecco, verranno giorni – oracolo del Signore, - nei quali con la casa d'Israele e con la casa di Giuda concluderò un'alleanza nuova. Non sarà come l'alleanza che ho concluso con i loro padri, quando li presi per mano per farli uscire dalla terra d'Egitto, alleanza che essi hanno infranto, benché io fossi loro Signore. Oracolo del Signore» (*Ger* 31, 31-32)

«Dicendo *alleanza nuova*, Dio ha dichiarato antica la prima: ma, ciò che diventa antico e invecchia, è prossimo a scomparire» (*Eb* 8, 8-13)

Sara e Agar, rispettivamente moglie e schiava di Abramo, sono due simboli delle due alleanze, «Ora, queste cose sono dette per allegoria: le due donne infatti rappresentano le due Alleanze» (*Gal.* 4,24).

La nuova alleanza nell'ultima cena di Gesù «E, dopo aver cenato, fece lo stesso con il calice dicendo: "Questo calice è la nuova alleanza nel mio sangue, che è versato per voi"» (*Lc* 22,20), si contrappone a quella del Sinai:

«Mosè prese il sangue e ne asperse il popolo, dicendo: "Ecco il sangue dell'alleanza che il Signore ha concluso con voi sulla base di tutte queste parole!"» (Es 24,8).

«Il Dio della pace, che ha ricondotto dai morti il Pastore grande delle pecore, in virtù del sangue di un'alleanza eterna, il Signore nostro Gesù» (*Eb* 13,20); se è eterna, questa alleanza è anche definitiva.

Non può mancare Paolo, che prima di credere in Gesù era un ebreo esemplare:

«Circonciso all'età di otto giorni, della stirpe d'Israele, della tribù di Beniamino, Ebreo figlio di

<sup>913</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 439; Cfr. anche Tutta la Scrittura è ispirata da Dio e utile, Roma Watchtower 1988.

Ebrei; quanto alla Legge, fariseo; quanto allo zelo, persecutore della Chiesa; quanto alla giustizia che deriva dall'osservanza della legge, irreprensibile» (Fil 3,5-6)

Dopo, aderendo con fede a Gesù, giudica così la sua precedente esperienza:

«Ma queste cose che per me erano guadagni, io le ho considerate una perdita a motivo di Cristo. Anzi, ritengo che tutto sia una perdita a motivo della sublimità della conoscenza di Cristo Gesù, mio Signore. Per lui ho lasciato perdere tutte queste cose e le considero spazzatura, per guadagnare Cristo ed essere trovato in lui, avendo come mia giustizia non quella derivante dalla Legge, ma quella che viene dalla fede in Cristo, la giustizia che viene da Dio, basata sulla fede: perché io possa conoscere lui, la potenza della sua risurrezione, la comunione alle sue sofferenze, facendomi conforme alla sua morte, nella speranza di giungere alla risurrezione dai morti. Non ho certo raggiunto la meta, non sono arrivato alla perfezione; ma mi sforzo di correre per conquistarla, perché anch'io sono stato conquistato da Cristo Gesù» (*Fil* 3,7-12)

Certo, c'è continuità tra l'Antico e il Nuovo Testamento, perché il piano prestabilito da Dio da tutta l'eternità, manifestato parzialmente nell'Antico è portato a compimento da Gesù nel Nuovo: «A colui che ha il potere di confermarvi nel mio Vangelo, che annuncia Gesù Cristo, secondo la rivelazione del mistero avvolto nel silenzio per secoli eterni, ma ora manifestato mediante le scritture dei Profeti, per ordine dell'eterno Dio, annunciato a tutte le genti perché giungano all'obbedienza della fede» (*Rm* 16, 25-26).

«Facendoci conoscere il mistero della sua volontà, secondo la benevolenza che in lui si era proposto per il governo della pienezza dei tempi: ricondurre  $^{914}$  al Cristo, unico capo, tutte le cose, quelle nei cieli e quelle sulla terra» (Ef 1,9-10)

«Di essa sono diventato ministro, secondo la missione affidatami da Dio verso di voi di portare a compimento la parola di Dio, il mistero nascosto da secoli e da generazioni, ma ora manifestato ai suoi santi. A loro Dio volle far conoscere la gloriosa ricchezza di questo mistero in mezzo alle genti: Cristo in voi, speranza della gloria» (*Col* 1,25-27)

«In lui ci ha scelti prima della creazione del mondo, per essere santi e immacolati di fronte a lui nella carità» (Ef 1,4)

«Secondo il progetto eterno che egli ha attuato in Cristo Gesù nostro Signore, nel quale abbiamo la libertà di accedere a Dio in piena fiducia mediante la fede in lui» (*Ef* 3,11-12)

«Egli infatti ci ha salvati e ci ha chiamati con una vocazione santa, non già in base alle nostre opere, ma secondo il suo progetto e la sua grazia. Questa ci è stata data in Cristo Gesù fin dall'eternità, ma è stata rivelata ora, con la manifestazione del salvatore nostro Cristo Gesù. Egli ha vinto la morte e ha fatto risplendere la vita e l'incorruttibilità per mezzo del vangelo, per il quale io sono stato costituito messaggero, apostolo e maestro» (2Tim 1, 9-11)

Ancora NAT in nota a 2Cor 3,14 risponde a Felice:

<sup>914</sup> Il verbo ἀνακεφαλαιὸω, *ricapitolare*, indica che Gesù è il centro di unità, di coesione dell'universo. Tutte le cose, così ha voluto il Padre, (questo è il suo *disegno*) si riassumono in lui, sono realmente, "ontologicamente" presenti in lui. Ma tutto ciò è già avvenuto, una volta per sempre, nell'incarnazione. Questa è stata opera del Padre, alla quale nessuno, in nessun modo può aggiungere alcunché. *Cfr.* Gino Bressan F.D.P., *Fragmenta ne pereant...*, 77-78.

«14 Antico Testamento: cfr. v. 6 nota. È la prima volta che questa espressione compare in un testo cristiano... 6 Nuova Alleanza: al senso biblico dell'espressione Paolo aggiunge il senso giuridico di testamento contenuto nella parola gr., riferendosi alla morte di Cristo che fonda la Nuova Alleanza» 915

### Scrive ancora Felice:

«Oggi è comune usare le espressioni "Vecchio Testamento" e "Nuovo Testamento"... pur senza una base biblica... Ci sono, quindi, valide ragioni per evitare queste espressioni basate su presupposti errati e usare quella più corretta quale "patto"»<sup>916</sup>

Chiaro e preciso il Penna: «La fede israelitica, propria sia dell'Antico Testamento sia del giudaismo post-biblico, comporta come essenziale l'idea di un Dio, che non è soltanto trascendente, ma che ha anche stretto un'*alleanza* con il suo popolo. Ed essa, secondo il significato proprio del corrispettivo ebraico *b'rît*, ha per lo più il significato di un'*obbligazione unilaterale* affine al giuramento, con cui Dio si vincola liberamente a un uomo o a un popolo in una relazione interpersonale. 917

Il corrispondente greco nella Bibbia detta dei Settanta è diathèkē, che esprime l'idea di un'interrelazione e che si ritroverà nel Nuovo Testamento. Per esempio, in Gen 17,2 Dio dice ad Abramo: «Porrò la mia b'rît/diathèkē tra me e te», con riferimento alla promessa gratuita di una numerosa discendenza (in Gen 12,3); ed è bello il commento che ne fa Filone Alessandrino, filosofo ebreo contemporaneo di Gesù: «Si redigono delle diathèkai nell'interesse di coloro che sono degni di ricevere un dono, poiché la diathèkē è il simbolo della grazia che Dio ha stabilito tra di sé che l'accorda e l'uomo che la riceve; il colmo del beneficio è che non c'è nulla tra Dio e l'anima che non sia la pura grazia» (Il mutamento dei nomi 52-53: parthénon chárita). Come si vede, il significato primario non è quello di un'alleanza tra uguali o patto scambievole, ma è quello di un semplice favore di benevolenza. Certo è che occorre evitare di applicare alle pagine bibliche l'idea per noi corrente di un testamento lasciato come espressione delle ultime volontà di una persona defunta. Propriamente, infatti, "né patto, né testamento, rendono il senso proprio che ha il concetto di diathèkē nella Bibbia. Il suo significato resta sempre quello di disposizione di Dio, autoritativa comunicazione della sovrana volontà di Dio nella storia, mediante la quale egli definisce il rapporto tra lui e l'uomo in conformità del suo piano salvifico"».

Considerato tutto ciò che abbiamo visto, contrariamente a quanto ritiene Felice, non si tratta di poter individuare delle valide ragioni per evitare l'espressione "Vecchio e Nuovo Testamento" e utilizzare la più corretta "patto".

<sup>915</sup> NAT, 477- 476

<sup>916</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 439-440

<sup>&</sup>lt;sup>917</sup> Si legga l'ottima voce di A. Wénin, «Alleanza», in *Temi teologici della Bibbia*, a cura di R. Penna - G. Perego - G. Ravasi, San Paolo, Cinisello Balsamo 2010, 23-31. Uno studio fondamentale, che esamina il concetto in parallelo con importante materiale del Vicino Oriente Antico, resta quello di D.J. McCarthy, *Treaty and Covenant: A Study in Form in the Ancient Oriental Documents and in the Old Testament*, Analecta Biblica 21, Pontificio Istituto Biblico, Roma 1963, 1978<sup>2</sup>

<sup>918</sup> ROMANO PENNA, La fede cristiana alle sue origini, San Paolo, Cinisello Balsamo, 2013, 16-17

### 2CORINTI 4,4

fra i quali l'iddio di questo sistema di cose ha accecato le menti degli increduli, affinché la luce <u>della</u> gloriosa buona notizia **intorno** al Cristo, che è l'immagine di Dio, non risplenda [loro]. (NM)

In 2Cor 4,4-6 (particolarmente il v. 6) come si vedrà nel caso seguente, la scelta di traduzione della NM dipende sostanzialmente dal senso e significato da attribuire a δόξης gloria e εἰκὼν immagine, in rapporto a πρόσωπον persona (volto) di Cristo, così come emerge dal particolare retroterra biblico a cui si riferisce.

Lo stesso Felice ammette e riporta che il testo greco dice così:

```
τὸν φωτισμὸν τοῦ
                     εὐαγγελίου
                                   τῆς
                                         δόξης
                                                 τοῦ Χριστοῦ, ὅς ἐστιν
                                                                              εἰκὼν
                                                                                       τοῦ
                                                                                               θεοῦ
      luce
               della buona notizia della gloria
                                                        Cristo
                                                                 che
                                                                        è
                                                                            immagine
                                                                                        di
                                                                                             Dio(IBE)
    lighting
              of the
                      good news
                                  of the glory of the
                                                        Christ,
                                                                 who
                                                                                      of the God(KIT)
                                                                        is
                                                                              image
    splendore
                                   della gloria
                                                  del
lo
               dell'
                       evangelo
                                                        Cristo,
                                                                 che
                                                                        è
                                                                            immagine
                                                                                        di
                                                                                             Dio(TIV)
                                   della gloria
                                                  di
il
     fulgore
               del
                       vangelo
                                                        Cristo,
                                                                 che
                                                                        è
                                                                            immagine
                                                                                        di
                                                                                             Dio(IDO)
                                  of the glory of the Anointed, who
the effulgence of the glad tidings
                                                                             an image of the God(ED)
```

La KIT nell'inglese letterale infatti, come tutte le altre interlineari, segue sostanzialmente il senso del greco che è molto chiaro: *la luce del vangelo della gloria* (o *del glorioso vangelo*, o *della gloriosa buona notizia*) di Cristo, e non *intorno al* Cristo, o *circa* Cristo, come dice, tra l'altro, solo la NM. Confrontando, perciò, come suggerisce Felice KIT con IBE che considera perfettamente uguali, si può notare che nella traduzione corrente (NM) non lo sono affatto: IBE rende "glorioso vangelo *di Cristo*", mentre la KIT "gloriosa buona notizia *intorno al Cristo*"; "il vangelo della gloria **di Cristo**", è ben diverso da "gloriosa buona notizia *intorno al Cristo*"; ancora una volta è importante la raccomandazione:

«Ciò che noi come studenti biblici dovremmo volere è **quello che dice il testo greco originale**. Solo avendo questo basilare significato possiamo determinare se la *Traduzione del Nuovo Mondo* o qualsiasi altra traduzione della Bibbia è giusta o no»<sup>919</sup>

Perché nella traduzione corrente la NM non ha riportato, come tutte le altre, il chiaro significato basilare del testo greco? Perché dava evidentemente fastidio, e non potendola accettare non esita a cambiare.

Ecco come rendono altre versioni:

il fulgore del vangelo della gloria di Cristo – Le Lettere di San Paolo, Paoline, *Settimio Cipriani*, RL, NVP, GA3, NR, RL, RI, BLM, CON, ND, RI, NIV, KIT, NA, TIV, SBT, SBTI, IDO, SBA, SBS, UTET, MA, BPM, ED

il fulgore del glorioso vangelo di Cristo IBE, TOB, GCC, TILC, CEI,<sup>71</sup> PIB, CEI<sup>08</sup> predichiamo la gloria di Cristo che è Dio (lett. immagine di Dio) LB, GL

-

<sup>919</sup> Torre di Guardia 1/6/1970, 340

### 2CORINTI 4.6

Poiché fu Dio a dire: "Rifulga la luce dalle tenebre", ed egli ha rifulso nei nostri cuori per illuminar[li] con la gloriosa conoscenza di Dio **mediante** la faccia di Cristo (NM)

Riporto subito il testo greco e le rispettive traduzioni letterali che seguono a 2Cor 4,4

| τῆς    | γνώσεως    | τῆς    | δόξης  | τοῦ    | θεοῦ | ἐν    | προσώπῳ | [Ιησοῦ]    | Χριστοῦ         |
|--------|------------|--------|--------|--------|------|-------|---------|------------|-----------------|
| della  | conoscenza | della  | gloria | di     | Dio  | su(l) | volto   | di Gesù    | Cristo (IBE)    |
| of the | knowledge  | of the | glory  | of the | God  | in    | face    | _          | of Christ (KIT) |
| della  | conoscenza | della  | gloria | di     | Dio  | nel   | volto   | [di Gesù]  | Cristo (TIV)    |
| della  | conoscenza | della  | gloria | di     | Dio  | nel   | volto   | di Gesù    | Cristo (IDO)    |
| of the | knowledge  | of the | glory  | of the | God  | in    | face    | [of Jesus] | Anointed (ED)   |

### Procediamo con ordine:

- 1°) Intanto l'espressione "la conoscenza della gloria di Dio" resa dalla NM "la gloriosa conoscenza di Dio" è grammaticalmente errata e cambia il senso della frase, in quanto non è più "la gloria di Dio a essere sul volto di Cristo" (come recita il greco), ma sarebbe la "conoscenza gloriosa (?) di Dio" che si farebbe "mediante" la faccia di Cristo.
- 2°) La traduzione di èv con *mediante* merita alcune precisazioni; intanto tutte le versioni bibliche rendono *in, sul, nel* volto di Cristo o simili. Nessuna versione biblica, neanche quelle citate da Felice seguono la NM.

Ammesso il fatto che in altri passi (*Eb* 1,2; *At* 13,39; *Gal* 5,4; *Rm* 5,9), come sottolinea Felice, si renda èv con *mediante*, o *per mezzo*, nulla toglie alla portata teologica del versetto in questione; si sceglie *in* o *sul* piuttosto che *mediante* o *per mezzo* a seconda del particolare costrutto greco.

Perfino la KIT ha reso èv *in face* (nella/sulla faccia) seguendo giustamente il greco che fa fede. Infatti nel nostro caso non si capisce perchè Felice richiami il senso strumentale di èv quando quello primario locativo funziona perfettamente.<sup>920</sup>

Molto pertinente anche in questo caso la preziosa raccomandazione della WT:

«Ciò che noi come studenti biblici dovremmo volere è **quello che dice il testo greco originale**. Solo avendo questo basilare significato possiamo determinare se la Traduzione del Nuovo Mondo o qualsiasi altra traduzione della Bibbia è giusta o no»<sup>921</sup>

della gloria divina/di Dio che rifulge sul volto di Cristo GCC, NA, CON, ND, NVP, CEI, TOB, IBE, LB, GL, SBTI, PIB, UTET, NR, RI, RL, NIV, TIV, SBT, SBA, SBS, IDO, CEI RA, BPM, ED

della gloria di Dio che brilla sul volto di Cristo GA3 è la sua [di Dio] gloria ciò che brilla sul volto di Gesù Cristo BLM la gloria di Dio riflessa sul volto di Cristo TILC

Interessante un commento al precedente capitolo 3,18: «E noi tutti, a viso scoperto, riflettendo come in uno specchio la gloria del Signore, veniamo trasformati... - la gloria del Signore: è quella di Gesù

<sup>&</sup>lt;sup>920</sup> Si ha in questo caso un idioma ebraico b<sup>e</sup>; ἐν è strumentale, sinonimo di διά.

<sup>921</sup> Torre di Guardia 1/6/1970, 340

Cristo, perché la "gloria di Dio" è sul volto di Cristo (4,6)» 922

«In quanto Figlio di Dio, Cristo è "immagine" (v.4) perfetta del Padre e ne riflette tutta la "gloria" raggiante e luminosa: come il Padre, anche lui è il "Signore" (Κύριος: v. 5)»<sup>923</sup>

«Le potenze oscure del mondo non riconobbero la manifesta presenza di Dio nascosta nell'evento di Cristo; esse non riconobbero "la *gloria* di Dio nel volto di Cristo" (2Cor 4,6)»<sup>924</sup>

«La gloria d'Iddio si riflette sulla faccia di Gesù Cristo, come già sulla faccia di Mosè; ma costui poneva un velo su di essa per occultarla agli uomini (3,13), mentre il cristiano vive rispecchiando a faccia svelata la gloria del Signore Gesù Cristo (3,18), che è immagine d'Iddio»<sup>925</sup>
«Gloria di Dio = la sua potenza sovrana... presenza attiva di Dio»<sup>926</sup>

«la luce della conoscenza della gloria di Dio. Quel Dio che creò la luce fisica nell'universo è l'unico in grado di creare la luce soprannaturale nell'anima del credente e di condurlo dal regno delle tenebre al suo regno di luce (Cl 1:13). La luce è descritta come la "conoscenza della gloria di Dio", ossia, la conoscenza di Cristo come Dio incarnato. Per essere salvato, l'uomo deve comprendere che la gloria di Dio risplende in Gesù Cristo. Questo è il tema del vangelo di Giovanni (vd. nota a Gv 1:4-5)» (SBA)

Il fatto che la traduzione di èv con *mediante* o *per mezzo di* sia possibile e che nessuno studioso serio di greco direbbe il contrario, <sup>927</sup> ci trova in piena sintonia. Certo però che se dopo aver riportato anche solo questi commenti a *2Cor* 4,4-6, considerassimo Gesù solamente come «un personaggio eccelso, fornito di una particolare grazia, non certo associabile per questo ad una consustanzialità con Dio», <sup>928</sup> tutti gli stessi studiosi seri (ma anche quelli meno) prima menzionati, sarebbero i primi a non condividere di certo il punto di vista di Felice.

«"Immagine di Dio". In 2Cor 4,4 Cristo è esplicitamente definito come tale (e Col 1,15 lo ripeterà in un altro contesto). A monte di questa definizione si intravedono tre filoni diversi, quello di Gn 1,26 («Facciamo l'uomo a nostra immagine e secondo la nostra somiglianza»; cfr. Gn 9,6), la definizione della Sapienza come «riflesso della luce perenne, specchio senza macchia dell'attività di Dio, e immagine della sua bontà» (Sap 7,26) e la prassi orientale ed ellenistica di onorare anche religiosamente il sovrano come immagine della divinità. Il titolo perciò esprime un insieme di cose: Cristo non è tanto una copia quanto il rappresentante vivente di Dio; è l'uomo perfetto che inaugura una nuova umanità (cfr. 2Cor 5,17); come la Sapienza, egli condivide la stessa natura di Dio (cfr. 2Cor 4,6); infine è degno di un culto di adorazione religiosa (anche se raramente attestato in Paolo; cfr. 2Cor 12,8-9). La figura umana del Cristo risorto, dunque, viene vista accanto a quella di Dio stesso come partecipe dello splendore di lui» 929

Il senso del testo di 2Cor 4,4-6 "conoscenza della gloria di Cristo immagine di Dio" e "della gloria di

<sup>922</sup> BG, 3,18, 2485

<sup>&</sup>lt;sup>923</sup> Idem, 279

<sup>924</sup> DENT I, 920

<sup>925</sup> Giuseppe Ricciotti, Le lettere..., 154-155

<sup>926</sup> LTB, 107

<sup>927</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 444

<sup>&</sup>lt;sup>928</sup> Idem, 444

<sup>929</sup> Cfr. Romano Penna, I RITRATTI ORIGINALI DI GESÙ IL CRISTO II..., 192.102

*Dio che rifulge nel volto di Gesù Cristo*" è chiaro in tutte le versioni se non nella NM: non è che forse richiamando troppo la divinità di Cristo e il suo stretto e vicendevole legame ontologico con il Padre, la NM è costretta renderlo il più possibile impercettibile se non nullo?<sup>930</sup>

## **2CORINTI 13,14**

L'immeritata benignità del Signore Gesù Cristo e l'amore di Dio e la <u>partecipazione</u> **nello spirito** santo siano con tutti voi (NM)

| Ἡ χάρις                 | τοῦ    | κυρίου   | *Ιησοῦ | ἡ ἀγάπη  | τοῦ    | θεοῦ | ή     | κοινωνία      | τοῦ ἁγίου   | πνεύματος    |
|-------------------------|--------|----------|--------|----------|--------|------|-------|---------------|-------------|--------------|
| La grazia               | del    | Signore  | Gesù   | l'amore  | di     | Dio  | e     | la comunione  | del santo   | Spirito(TIV) |
| The undeserved Kindness | of the | Lord     | Jesus  | the love | of the | God  | the   | sharing       | of the holy | Spirit (KIT) |
| La grazia               | del    | Signore  | Gesù   | l'amore  | di     | Dio  | e     | la comunione  | del Santo   | Spirito(IBE) |
| La grazia               | del    | Signore  | Gesù   | l'amore  | di     | Dio  | e     | la comunione  | dello       | Spirito(IDO) |
| The Favor of the Lord   | Jesus  | the love | of the | God      | and    | the  | joint | Participation | of the holy | Spirit(ED)   |

Questa formula ternaria probabilmente di origine liturgica è il saluto finale della seconda lettera di Paolo ai Corinzi. Sono state subito riportate le versioni delle diverse interlineari, delle quali si nota la loro sostanziale identità nel nel seguire e riportare fedelmente il senso del greco originale.

Si notano delle differenze circa "grazia" con *immeritata benignità* KIT/favore ED e "comunione" con partecipazione KIT/partecipazione congiunta ED.

La NM è l'unica che rende l'espressione κοινωνία τοῦ ἀγίου πνεύματος letteralmente "comunione dello Spirito Santo" con "partecipazione nello spirito santo".

In verità la questione di fondo non verte tanto sulla discussione di come si debba tradurre κοινωνία, (partecipazione piuttosto che comunione o comunanza), quanto sul significato di questo saluto finale di Paolo. Infatti l'espressione letterale "comunione dello Spirito Santo" si trova in una formula triadica tenuta in grande considerazione dagli studiosi particolarmente perchè attesta l'esistenza di queste formule nella generazione precedente a quella che produrrà quella battesimale di Mt 28,19. È certo che la resa della NM di fatto pone lo Spirito Santo su un piano diverso da quello del Padre e del Figlio, venendo a mancare la concatenazione dei tre complementi di specificazione dati dal gen. τοῦ. Se i primi due "elementi" di questa concatenazione sono persone (Padre e Figlio) per quale motivo non lo può essere anche il terzo (Spirito Santo)?

Tutti i dizionari citati da Felice (ma non solo) riportano tra le varie accezioni di κοινωνία oltre a *partecipazione* anche quella di *comunione*, che puntualmente Felice evita per giustificare "a senso unico" la NM; in rosso le accezioni omesse:

- «κοινωνία... comunanza; partecipazione... comunicazione... comunione» 931
- «κοινωνία...comunione fraterna, unione, partecipazione» 932
- «κοινωνία…comunione, comunanza» 933
- «κοινωνία…partecipazione… unione… partecipazione eucaristica al corpo di Cristo…

<sup>930</sup> Cfr. Valerio Polidori, LA BIBBIA DEI..., 90s

<sup>931</sup> Rocci, 1064

<sup>932</sup> Buzzetti, 90

<sup>933</sup> Liddell e Scott, 721

comunione, eucaristia» 934

### Vediamo le versioni bibliche:

comunione dello Spirito RI, GCC, BLM, TOB, NA, RL, NVP, CEI,<sup>71</sup> TILC, IBE, CON, NR, NIV, TIV, SBT, IDO, PIB, SBA, SBS, UTET, CEI<sup>08</sup>

partecipazione dello Spirito GA3, ND, KIT

partecipazione congiunta dello Spirito ED

e l'amicizia dello Spirito Santo sia vostra LB, GL

la grazia del Signore Gesù Cristo e la carità di Dio Padre, comunicate ai cuori dallo Spirito Santo, siano con tutti voi SBTI

«Questa formula trinitaria, probabilmente di origine liturgica, (cf. anche Mt 28,19), riecheggia in molti passi delle epistole, dove i ruoli rispettivi delle tre persone sono presentati in funzione dei diversi contesti (Rm 1,4+; 15,16.30; 1Cor 2,10-16; 6.11.14.15.19; 12, 4-6; 2Cor 1,21s; Gal 4,6; Fil 2,1; Ef 1,3-14; 2, 18.22; 4, 4-6; 2Ts 2,13; Tt 3,5s; Eb 9,14; 1Pt 1,2; 3,18; 1Gv 4,2; Gd 20.21; Ap 1,4s; 22,1; cf. At 10,38; 20,28; Gv 14,16.18.23). Si noteranno in 1Cor 6,11; Ef 4,4-6 le formulazioni ternarie che rafforzano il pensiero trinitario. Confronta anche la triade delle virtù teologali (1Cor 13,13+)»<sup>935</sup>

«La comunione dello Spirito Santo è la partecipazione personale allo Spirito di Dio e di Cristo, e al tempo stesso la comunione intertrinitaria e interpersonale effettuata dallo Spirito Santo. Il mistero trinitario avvolge così interamente l'esistenza cristiana come suo principio, centro e fine» <sup>936</sup>

«Ciò che unisce tutti i cristiani è infine "*la comunione* (mediante la comune partecipazione) con lo Spirito" (*2Cor.* 13,13; *Fil.* 2,1)»<sup>937</sup>

«La "partecipazione *allo Spirito (2Cor.* 13,13) sottolinea l'esigenza dell'unità (*Fil.* 1,27; 2,1; *2Cor.* 12,18)» 938

«A ragione la chiesa dei primi tempi ha visto in questo passo [*Mt.* 28,19] il fondamento biblico della dottrina sulla Trinità e a partire di qui ha interpretato o addirittura integrato (*1Gv.* 5, 7-8 var.) in senso trinitario anche altri testi neotestamentari, specialm. le formule triadiche (*1Cor.* 12, 4-6; *2Cor.* 13,13) e detti sul Paraclito... nonché molti altri testi»

«Di particolare interesse è l'augurio finale... perché contiene una esplicita affermazione trinitaria, come già avevano notato i Padri, soprattutto nella lotta anti-ariana e anti-macedoniana. I tre genitivi sono da intendere come genitivi soggettivi e di autore (contrariamente a quanto pensano altri esegeti): l'Apostolo augura ai suoi lettori la "grazia" che ci ha meritato Gesù Cristo con la sua Redenzione, l' "amore" del Padre, dal quale soltanto dipende il disegno salvifico universale (*Efes.* 1,5; *Rom.* 5,8), la "comunione" e distribuzione che lo Spirito Santo fa di se stesso e dei suoi doni... La santificazione del cristiano dipende dunque da tutte e tre le divine Persone, anche se con attribuzioni

<sup>934</sup> GIMontanari, 1171

<sup>935</sup> BG,71 2498

<sup>936</sup> Le Lettere di San Paolo, Paoline..., 399-400; vedi anche NVP, nota 13

<sup>937</sup> DENT II, 69

<sup>&</sup>lt;sup>938</sup> *Idem*, 1017

<sup>&</sup>lt;sup>939</sup> *Idem*, 1022

# diverse»940

«Fra i numerosi testi trinitari di s. Paolo ricordiamo i più sicuri. Trattando dei carismi, egli procede ad alcune appropriazioni alle singole persone... (I Cor 12,4ss.)... Ancora più esplicita ed indiscussa nel suo valore dottrinale è la benedizione finale della seconda lettera ai Corinti (13,13): "La grazia del Signore Gesù Cristo e la carità di Dio e la comunione dello Spirito Santo sia con tutti voi"» (Come si accennava all'inizio, a prescindere dal fatto di considerare il v. 14 genitivo soggettivo o oggettivo, o di rendere partecipazione al posto di comunione, l'importante è il senso che Paolo vuole trasmetterci; la stessa versione partecipazione di GA3 citata da Felice a conferma della validità della NM, in nota dice testualmente:

«Forse nessun altro versetto della Scrittura è più chiaro sul dogma della SS Trinità. Gesù Cristo è nominato in primo luogo, perché è causa meritoria ed efficiente della grazia e perché dall'incarnazione noi risaliamo all'idea della Trinità» 942

### Così ancora:

«La personalità divina dello Spirito santo è invece chiaramente affermata nei passi in cui viene nominato accanto al Padre o insieme con Cristo Signore, per cui il concetto di personificazione letteraria sarebbe un controsenso: è il caso, in particolare, delle formule trinitarie, come Mt 28,19; 1Cor 12,4-6; 2Cor 13,13, ecc.» <sup>943</sup>

«La distinzione triadica di Cristo, Dio e lo Spirito Santo merita tutta la nostra considerazione, come degna di nota è la collocazione dello Spirito con Gesù e con il Padre, che sono evidentemente due persone»<sup>944</sup>

«È la benedizione liturgica finale ternaria... "La comunione dello Spirito Santo" può indicare sia la partecipazione nostra allo Spirito Santo ed ai suoi doni (genitivo oggettivo), sia la partecipazione che lo Spirito Santo determina e dona a livello intertrinitario e a livello interpersonale (genitivo soggettivo)» BPM

# FILIPPESI 1,7

È del tutto giusto che io pensi questo riguardo a tutti voi, perché vi ho nel mio cuore, essendo voi tutti partecipi con me dell'immeritata benignità, sia nei miei legami [di prigionia] che nel difendere e stabilire legalmente la buona notizia (NM)

Il termine preso in considerazione è  $\beta\epsilon\beta\alpha$ i $\omega\sigma$ i $\varsigma$  che significa stabilire, confermare, consolidare... come evidenziano tutti i dizionari. Nessuno ritiene fattibile la traduzione "stabilire legalmente", neanche le bibbie confrontate, e a ben vedere, neppure quelle prese in considerazione da Felice.

Le versioni AT e Salvoni / Minestroni, "Vendicare i diritti di predicare" e "stabilire fermamente" – (si noti, *fermamente*, non *legalmente*) citate a sostegno della NM, si allontanano molto dal senso

<sup>940</sup> Settimio Cipriani, Le Lettere di Paolo..., 343

<sup>941</sup> DBS, 589

<sup>942</sup> GA3, 486

<sup>943</sup> DCBNT, 1795

<sup>944</sup> GCB, 1202

"legale" che vuole fare intendere Felice.

conferma NR, ND, RL, RI, NIV, TIV, CEI, 08 SBT, SBA, SBS, UTET, MA, ED consolidamento CEI, 71 IBE, NVP, GA3, GCC, TOB, CON, IDO, BPM stabilimento PIB propagazione NA, SBTI sostegno BLM difendere fermamente TILC, LB, GL

Ci si domanda se la traduzione "stabilire legalmente" sia stata, per lo meno, forzata dalla WT per poter avere degli appigli dal punto di vista legale nell'opera di predicazione. Prima di tentare una risposta è bene approfondire di più l'argomento.

Il fatto che le citazioni risultano decontestualizzate e amputate di alcuni significati propri e specifici per difendere a senso unico la NM, non è né corretto né giusto, ma fuorviante. Come al solito riporto in rosso le parti omesse dalle citazioni:

- o 1) "In ambito giuridico significa valido, avente valore legale... <<conferma>> (= dare valore legale)..." - Dizionario dei Concetti Biblici del Nuovo Testamento
- «In ambito giuridico significa valido, avente vigore legale; bebaiòō significa di conseguenza consolidare, rafforzare, confermare e anche garantire; bebàiōsis significa consolidamento, conferma, e in campo giuridico, garanzia (conferma avente vigore legale di un atto giuridico)» 945
- 0 2) βεβαίωσις, εως (Fil 1,7...) ...garanzia". C. Buzzetti • «βεβαίωσις, εως (Fil 1,7; Eb 6,16) f conferma, consolidamento; garanzia» C. Buzzetti<sup>946</sup>

La citazione che segue è una delle più bistrattate da Felice; da un attenta lettura contestualizzata si ribalta di 360 gradi la sua tesi:

- O 3) βεβαίωσις... passi singoli hanno talvolta anche un significato giuridico nel senso di convalidare o di rendere o di divenire giuridicamente valido...Fil. 1,7...una sfumatura giuridica...". DENT Balz e Schneider
- «I... vocaboli si trovano collegati... con la predicazione e la professione di fede e col suo consolidamento mediante una vita cristiana. Ripetutamente con questi vocaboli si esprime l'attenersi alla fede o il rimanere saldi in essa... Oltre a ciò, passi singoli hanno talvolta anche un significato giuridico nel senso di convalidare o di rendere o di divenire giuridicamente valido... Nei cristiani di Corinto si è radicata la testimonianza a Cristo... e con ciò è stato reso saldo anche il contenuto della fede... L'annuncio degli apostoli proveniente da Cristo e testimoniante Cristo a messo salde radici nei Corinti... Similmente 2Cor. 1,21: rafforzamento in Cristo è rafforzamento nella fede... Cfr. anche Col. 2,7... Come qui l'istruzione nella fede conduce alla fermezza, così secondo Fil. 1,7 è la non meglio nota prigionia di Paolo che può contribuire alla difesa (ἀπολογία) e al rafforzamento (βεβαιώσει) del vangelo. Entrambi i termini hanno, come a volte nell'uso profano, una sfumatura giuridica»947

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata onestamente. Non togliete una citazione dal

<sup>945</sup> DCBNT, 702

<sup>946</sup> Buzzetti, 28

<sup>947</sup> DENT, 556-557

contesto. Accertatevi che ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire. Siate specifici nei vostri riferimenti» 948

È vero che la citazione completa ricorda che singoli passi hanno talvolta valore giuridico, ma non si stava riferendo a *Fil* 1,7; anzi, la nota qui, riguardo a Fil 1,7 parla di difesa e di rafforzamento del vangelo. La sfumatura giuridica di βεβαιόω riguarda l'uso profano, non religioso come nel nostro caso.

«βεβαιόω... rendo saldo; consolido; confermo... garantisco, assicuro... βεβαίωσις... conferma, assicurazione, garanzia» <sup>949</sup>

«βεβαιόω... rafforzare, confermare, consolidare... assicurare, garantire, convalidare» 950

«βεβαιόω… render saldo o certo, confermare, garantire… conferire solidità o validità… garantire un diritto… βεβαίωσις… conferma, prova… garanzia» 951

«βεβαιόω... rendo solido, consolido, rendo saldo, rafforzo, rendo certo... confermo, garantisco, mantengo... stabilisco, assicuro» 952

Colpisce nel segno l'annotazione di Ricciotti: «Queste parole sembrano alludere, più che alle fatiche missionarie in genere, alle ultime vicende del processo di Paolo al tribunale imperiale, ove egli era riuscito a far valere le sue ragioni in difesa ecc. perciò aspettava presto la sua liberazione (cfr. 1,26, 2,24)»<sup>953</sup>

Che il termine βεβαίωσις e il verbo βεβαιόω significhino "sostenere", "confermare" e "consolidare" è palese anche per gli stessi TdG, tanto che, in tutti i passi della NM dove compaiono, vengono tradotti proprio con questi significati:

Mc 16,20 "Così essi uscirono e predicarono dappertutto, mentre il Signore operava con loro e sosteneva (βεβαιοῦντος - bebaioùntos) il messaggio con i segni che lo accompagnavano"

Rm 15,8 "... per confermare (βεβαιῶσαι - bebaiòsai) le promesse che Egli aveva fatto ai loro antenati"

Eb 2,3 "... come sfuggiremo de avremo trascurato una così grande salvezza che... fu confermata (ἐβεβαιώθη) per noi da quelli che lo udirono"

2Pt 1,19 "Quindi abbiamo la parola profetica [resa] più sicura (βεβαιότερον)..."

2Cor 1,21 "Ma colui che garantisce (βεβαιῶν) che voi e noi apparteniamo a Cristo..."

Col 2,7 "... radicati ed edificati in lui e resi stabili (βεβαιούμενοι) nella fede..."

<sup>948</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

<sup>949</sup> Rocci, 347

<sup>950</sup> GI Montanari, 421

<sup>951</sup> Liddell e Scott, 232

<sup>952</sup> Romizi, 260

<sup>953</sup> Giuseppe Ricciotti, Le Lettere di San Paolo..., 428

Eb 13,9 "...poiché è eccellente che al cuore sia data fermezza (βεβαιοῦσθαι<sup>954</sup>) mediante l'immeritata benignità..."

Ma c'è di più; controllando la KIT nella parte letterale, si nota che il verbo greco βεβαιόω e derivati, è sempre reso con *to stabilize*, che vuol dire *rendere stabile*, *consolidare*.

Anche in *Fil.* 1,7 nella parte letterale si legge *stabilizing*, ma nell'inglese a fianco, solo qui, viene cambiato in *legally establishing* (stabilire legalmente) che quanto meno si discosta dal senso originale del greco.

«Ciò che noi come studenti biblici dovremmo volere è **quello che dice il testo greco originale**. Solo avendo questo basilare significato possiamo determinare se la Traduzione del Nuovo Mondo o qualsiasi altra traduzione della Bibbia è giusta o no»<sup>955</sup>

All'inizio ci siamo chiesti se la traduzione "stabilire legalmente" sia stata, per lo meno, forzata dalla WT per poter avere degli appigli dal punto di vista legale: a questo punto, aiutati anche dalla famosa raccomandazione, credo che l'ipotesi possa essere abbastanza plausibile.

### FILIPPESI 1,23

Sono messo alle strette da queste due cose; ma ciò che desidero è la **liberazione** e di essere con Cristo, poiché questo, certo, è molto meglio (NM)

Con i passi di *Filippesi* e *2Corinzi* riportati di seguito, ci addentriamo nel cosiddetto "spazio dell'aldilà", un tema che, per i contenuti che veicolava, risultò da subito centrale e fondamentale nell'esperienza delle primissime comunità cristiane. Non solo veniva stravolto il modo di vivere terreno, ma soprattutto si apriva uno scenario della vita futura completamente impensabile.

Senza allargare troppo il raggio d'azione, sappiamo che secondo la Bibbia l'uomo è concepito unitariamente come un tutt'uno costituito inseparabilmente di *spirito* e di *corpo* (l'essere vivente), contrariamente alla concezione greca-platonica, che vedeva l'uomo distinto di *anima* e di *corpo*, con la prima in *pole position* e preesistente rispetto al corpo. La speranza cristiana oltre la morte, dunque, non concerne direttamente l'immortalità dell'anima, ma tutto l'uomo, compreso il corpo. L'idea dell'immortalità dell'anima diviene allora uno strumento concettuale che se certo non è biblico ma greco platonico, veicola però l'idea biblica che la morte non è la fine di tutto, l'annientamento totale della persona umana.

Nasceva a questo punto una domanda: se la pienezza della salvezza si compie solo con la resurrezione nell'ultimo giorno per tutti gli esseri umani insieme (escatologia universale), qual è la condizione dell'individuo dopo la sua morte (escatologia individuale)?

I due passi in questione (ma non solo) ci possono indicare una direzione.

Il rapporto tra la cosiddetta "escatologia universale" e quella "individuale", apparentemente contraddittorie, in verità hanno sempre coesistito nella primissima riflessione cristiana senza creare particolari problemi. Se la fede evidente nella resurrezione dei morti sembra orientare verso un'escatologia di tipo universale, è altrettanto fondata quella individuale, certo più ridotta ma non meno valida; dopo la morte individuale è chiara la certezza di continuare comunque la propria esistenza con Gesù, già da prima riconosciuto nella fede come Signore e Cristo. Sono questi in

<sup>954</sup> La NM in nota dice: «9\* Lett. "che il cuore sia reso stabile"»: il senso è equivalente.

<sup>955</sup> Torre di Guardia..., 340

sostanza, come vedremo, i contenuti che non emergono ne dalla traduzione ne dall'interpretazione della NM. Ritornando al nostro brano, riporto nuovamente e più ampiamente dalla NM il passo di Filippesi per contestualizzare e capire meglio il pensiero di Paolo:

«21Poiché nel mio caso vivere è Cristo e **morire, guadagno**. 22Ora se sia il vivere nella carne, questo è frutto della mia opera, eppure ciò che sceglierei non lo faccio conoscere. 23Sono messo alle strette da queste due cose; ma ciò che desidero è **la liberazione** e di essere con Cristo, poiché questo, certo, è molto meglio. 24Comunque, è più necessario che io rimanga nella carne a motivo di voi. 25E avendo questa fiducia, so che rimarrò e dimorerò con tutti voi per il vostro progresso e la gioia che appartiene alla [vostra] fede (NM)»

Nonostante la citazione sia più ampia, la traduzione è molto contorta e presenta vistosi errori grammaticali; <sup>956</sup> Se leggiamo altre traduzioni il significato e il senso invece risultano molto più chiari:

«21Per me infatti il vivere è Cristo e il morire un guadagno. 22Ma se la mia vita può ancora essere utile al mio lavoro di apostolo, non so che cosa scegliere. 23Sono spinto da opposti desideri: da una parte desidero **lasciare** questa vita per essere con Cristo, e ciò per me sarebbe la cosa migliore!, 24 dall'altra, è molto più utile per voi che io continui a vivere. 25Convinto di questo, so che resterò e continuerò a rimanere con voi tutti per aiutarvi ancora, e perché proviate quella gioia che viene dalla fede» (TILC, BLM, NA, GA3)

## Paolo dice subito

- (v.21) per lui vivere è Cristo, ma *morire è un guadagno* (perché ? vedremo tra poco in cosa consista questo guadagno)
- (v.23) è spinto da due opposti desideri:
- 1) (partire = lasciare questa vita cioè morire, per essere con Cristo (cosa che avverte come soluzione migliore, in quanto gli permetterebbe di essere con Cristo in modo definitivo e completo ecco il guadagno di cui parla al v. 21- che non avrebbe senso se non ci fosse sopravvivenza immediata insieme a Cristo dopo la morte fisica)
- 2) (v.24) continuare a vivere su questa terra per essere utile alla comunità dei filippesi nell'apostolato e nella predicazione
- (v.25) convinto di questo (che cioè sia più utile continuare a vivere per il bene dei Filippesi) è persuaso che resterà ancora vivo per rimanere con loro.

Nella sostanza il pensiero di Paolo è sufficientemente chiaro, nonostante il testo greco sia in effetti abbastanza ostico: dopo la morte fisica c'è la possibilità immediata di un'unione con Cristo. Ma poiché questo contrasta con la teologia dei TdG, sentite come viene commentato nella NM questo passo. Lo riporto testualmente e tra le parentesi quadre rispondo con alcune considerazioni:

«Qui egli dice di avere due possibilità immediate, cioè (1) continuare a vivere nella carne e (2) morire. A causa delle circostanze da considerare, si espresse come essendo messo alle strette da queste due cose, non facendo sapere quale avrebbe scelto [non è vero, al v. 23 Paolo fa sapere chiaramente che la sua scelta, cioè la soluzione migliore era quella di morire piuttosto che continuare a vivere].

<sup>&</sup>lt;sup>956</sup> Si parla di "sono messo alle strette da queste due cose" ma non si capisce bene quali siano queste *due cose* a cui accenna Paolo. *Morire* è un infinito sostantivato preceduto dall'articolo ed è soggetto: τὸ ἀποθανεῖν *il morire*; κέρδος *guadagno* è predicato nominale: *il morire* è un guadagno, perciò la virgola tra *morire* e guadagno è un errore. "Ciò che sceglierei non lo faccio conoscere", espressione senza senso che deve essere resa: "allora non so cosa preferire".

Quindi ne presenta una terza, che realmente desidera. Non c'è dubbio che preferisca più di ogni altra questa, cioè "la liberazione", poiché significa per lui essere con Cristo [non c'è nessuna terza possibilità: ciò che lui realmente desidererebbe, come dice, è appunto la (2), morire - cioè "la liberazione" - perché comporterebbe per lui essere subito con Cristo, senza aspettare la fine dei tempi; che guadagno ci sarebbe altrimenti per Paolo a morire come dice al v. 21 "Per me vivere è Cristo e morire un guadagno?]. Perciò [continua Felice] l'espressione to analysai, "la liberazione", non si può applicare alla morte dell'apostolo come creatura umana e alla sua dipartita da questa vita. Si deve riferire agli avvenimenti relativi al tempo del ritorno e della presenza di Cristo (vedi App. 5B) e alla risurrezione di tutti quelli morti in Cristo affinchè siano eternamente con lui)[è chiaro, si deve per forza riferire 'agli avvenimenti relativi al tempo del ritorno e della presenza di Cristo' perché così ha deciso la WT ma non il testo sacro]» <sup>957</sup>

Riporto di seguito il documento fotografico delle 4 interlineari e la IDO che potremo confrontare:

| 867                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | PHILIPPIANS 1:24—29                                                                                                                                                                                                                                        |     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| έκ τῶν δύο, τὴν ἐπιθυμίαν ἔχων out of the two (things), the desire havin εἰς τὸ ἀναλῦσαι καὶ σὺν Χριστο into the to be loosing up and together with Christ εἶναι, πολλῷ γὰρ μᾶλλον κρεῖσσον, 24 το be, to much for rather better, the                                                                                                                                                                                                                             | the releasing* and the being with Christ, for this, to be sure, is far                                                                                                                                                                                     | KIT |
| καὶ τί αἱρήσομαι οὐ γνωρίζω.<br>(è), e cosa sceglierò non so.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 23 συνέχομαι δὲ ἐκ<br>Sono stretto ora da                                                                                                                                                                                                                  |     |
| τῶν δύο, τὴν ἐπιθυμίαν ἔχων εἰ le due (cose): il desiderio avendo pe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ς τὸ ἀναλῦσαι καὶ σὺν<br>er il partire e con                                                                                                                                                                                                               |     |
| Χριστῷ εἶναι, πολλῷ [γὰρ] μᾶλλον<br>Cristo essere, molto infatti (è) più                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | κρεῖσσον 24 τὸ δὲ                                                                                                                                                                                                                                          | IBE |
| καρπὸς ἔργου, καὶ τι αιρήσομαι οὐ γνωρίζω. 1.23 frutto (sia) d'opera, e cosa sceglierò per me non riconosco; τὴν ἐπιθυμίαν ἔχων εἰς τὸ ἀναλῦσαι καὶ σὺν Χρι il desiderio avente nel partire e con Cr κρεῖσσον 1.24 τὸ δὲ ἐπιμένειν [ἐν] τῆ σαρκὶ ἀνα                                                                                                                                                                                                              | son stretto or dalle due cose:  στῷ εἶναι, πολλῷ [γὰρ] μᾶλλον  sto essere, molto (infatti) piuttosto                                                                                                                                                       | TIV |
| γου, καὶ τὶ αἰρήσομαι, οὐ γνωρίζω· work, and what I shall choose, not I know;  23συνέχομαι δὲ ἐκ τῶν δύο, τὴν ἐπιθυμί- I am hard pressed but by the two, the earnest αν ἔχων εἰς τὸ ἀναλῦσαι, καὶ σὺν desire having for the to be loosed again, and with Χριστῷ εἰναι· πολλῷ γὰρ μᾶλλον κρεῖσσον· Anointed to be; much for more better;  24τὸ δὲ ἐπιμένειν ἐν τῆ σαρκί, ἀναγκαιότερον the but to remain in the flesh, more necessary δι' ὑμᾶς. 25Καὶ τοῦτο πεποι- | exactly know.  23 I am indeed, hard pressed by the two things;  — (I have an EARNEST DESIRE for \$\frac{1}{7}\$the RETURNING, and \$\frac{1}{7}\$being with Christ, since it is very much to be preferred;)—  24 but to REMAIN in the FLESH is more requi- |     |

<sup>957</sup> Traduzione del Nuovo Mondo..., 5D, 1580

μή πτυρόμενοι ἐν μηδενὶ ὑπὸ τῶν ἀντικειnot being terrified in anything by those opposing;
μένων ἡτις ἐστὶν αὐτοῖς ἔνδειξις ἀπωλείας,
which is to them a token of destruction,

† 23. To analusai, the loosing again or the returning, being what Paul earnestly desired, could not be death or dissolution, as implied by the word depart in the common version, because it seemed a matter of indifference to him, which of the two—life or death—he should choose; but he longed for the analusai, which was a third thing, and very much to be preferred to either of the other two things alluded to. The word analusai occurs in Luke xii. 36, and is there rendered return;—"Be you like men waiting for their master, when he will return," &c. Jesus had taught his disciples that he would come again, or return, John xiv. 3, 18; thus, also, the angels said to them at his ascension, Acts i. 11. Paul believed this doctrine and taught it to others, and was looking for and waiting for the Savior from heaven, Phil. iii. 20; 1 Thess. i. 10; iv. 16, 17, when his

nota ED

23. Sono poi messo alle strette dalle due cose, avendo il desiderio di <u>morire (lett.: partire)</u> ed essere insieme a Cristo, cosa /infatti/ di gran lunga migliore (IDO)

Entrando di più nello specifico, è interessante notare che la KIT mentre sotto il greco ἀναλῦσαι scrive to be loosing, (to loosen sciogliere, perdere) rendendo il senso del greco, a fianco nella traduzione corrente, "si perde" con il sostantivo la liberazione (the releasing) che si allontana, come abbiamo visto, dal senso specifico del testo.

In modo analogo si comporta la ED, in quanto mentre anch'essa nella traduzione letterale rende giustamente l'inglese "to be loosing", nella versione corrente riporta invece *il ritorno* (the returning), dicendo in nota che questo "ritorno", «essendo proprio ciò che Paolo desiderava ardentemente, <u>non poteva essere la morte o la dissoluzione</u>, come è utilizzata la parola <u>partenza</u> nelle versioni comuni, perché a lui sembrava indifferente quale delle due – *vita* o morte – dovesse scegliere; <u>ma egli desiderava la perdita</u>, che era una terza cosa, da preferire di più delle altre due cose. La parola <u>perdita si trova in Lc 12,36</u>, e li è resa <u>ritorno</u>. - "Siate anche voi come quei servi che aspettano il loro padrone quando <u>ritorna</u> dalle nozze". Gesù aveva insegnato ai suoi discepoli che <u>sarebbe venuto di nuovo o tornato</u>; Così anche gli angeli lo dissero della sua ascensione, *At* 1,11. Paolo credeva in questa dottrina che ha insegnato agli altri, che stava cercando e aspettando il Salvatore dal cielo, *Fil.* 3,20... Quando il suo corpo mortale si sarebbe vestito d'immortalità e "sarebbe stato sempre con il Signore"». (traduzione mia)

Anche la ED sostiene che Paolo avrebbe preferito di gran lunga una 3ª possibilità, e cioè *la perdita, il ritorno* (KIT parlava di *liberazione*). In verità, come abbiamo visto, non c'è nessuna 3ª possibilità, anzi questa per Paolo è proprio la 2ª, cioè *to analysai* (il partire/morire). La ED inoltre sostiene che l'espressione *to analysai* si trova nella parabola del padrone che torna dalle nozze in *Lc* 12,36 e li è resa proprio "ritorno". Dal momento che, continua la nota, il Signore aveva insegnato ai suoi discepoli che sarebbe *venuto di nuovo* o *tornato*, Paolo avrebbe dunque aspettato il Salvatore Gesù riferendosi alla fine dei tempi. Ma è chiaro dal testo di Filippesi che non è certo questo il senso, in quanto ἀναλύω *analyō sciogliere*, *partire*, in *Lc* 12,36 è *partire* dal banchetto di nozze, nel senso di *ritornare* a casa una volta finita la festa, e così con valore traslato in *Fil* 1,23 *partire*, *congedarsi* (da questa vita) è un eufemismo per "morire".

La TIV in Lc 12,36 infatti rende: "E voi simili a uomini aspettanti il Signore quando *finisca* ἀναλύσ $\hat{\eta}$  (analýse) dalle nozze..." così da essere pronti al suo ritorno.

«Il brano parla sicuramente della condizione immediata dopo la morte, perché se l'essere con Cristo

<sup>958</sup> Cfr. DENT, 223

che fa della morte un guadagno fosse quello della fine dei tempi, la perplessità dell'apostolo, visto che da quel momento egli si troverà simultaneamente con Cristo e con i fedeli di Filippi, non avrebbe alcun senso»<sup>959</sup>

Felice lamenta per di più il fatto che, per esempio nella versione CEI,<sup>71</sup> essere sciolto dal corpo, le parole "dal corpo" non presenti nel testo greco, siano state aggiunte da coloro che vorrebbero far credere che l'anima possa continuare a vivere separatamente dal corpo dopo la morte.<sup>960</sup>

Intanto in questo testo non si parla di nessuna anima e dunque di nessuna sua sopravvivenza in separazione dal corpo; inoltre il verbo ἀναλῦσαι viene tradotto da tutti gli studiosi con *essere disciolto, partire, congedarsi da questa vita* come eufemismo per "morire". <sup>961</sup> (La TIV e la IBE rendono infatti *partire* – IDO *morire* lett. *partire*). Essere *sciolto dal corpo* significa dunque *morire*: ecco spiegata la versione CEI<sup>71</sup>.

La nuova CEI<sup>08</sup> sostituisce alla parole "...il desiderio di *essere sciolto dal corpo* per essere..." le più chiare e immediate "...il desiderio di *lasciare questa vita* per essere...": la sostanza non cambia.

«ἀνάλῦσις... scioglimento... liberazione... dissoluzione... distacco, partenza... della morte NT.» 962

«ἀνάλυσις ... liberazione... il levar l'ancora... il partire... dissoluzione; morte, NT... ἀνάλῦω tras. muoio, I.; NT»<sup>963</sup>

«ἀνάλυσις ... liberazione... dissoluzione... dipartita, morte, N.T... ἀναλύω partire... metaf., della morte, N.T.»<sup>964</sup>

«ἀνάλυσις, εως (2Tm 4,6) f partenza; morte... ἀναλύω (Lc 12,36; Fil 1,23) tornare indietro, andare a casa, partire (= morire Fil)»<sup>965</sup>

«v. 23: "l'essere con Cristo" presuppone un immediato congiungimento con lui dopo la morte, e ancor prima della resurrezione dei corpi e del giudizio universale. Altrimenti, non si vede come Paolo avrebbe preferito morire subito. Anche se è vero che l'Apostolo è piuttosto preso dal pensiero dell'escatologia "collettiva" e pensa di più alla parusia finale (cfr. 1 e 2 *Tess.*; 1*Cor.* 15 ecc.), tuttavia non trascura l'escatologia "individuale", che mette ogni uomo direttamente di fronte a Cristo al momento della sua morte, come dimostra il presente testo. L'ultimo giudizio non sarà che una ratifica solenne del giudizio particolare (cfr. Pensieri analoghi in 2*Cor.* 5,6-9)» <sup>966</sup>

«andarmene ed essere con Cristo: L'attesa della parusia consisteva per Paolo nel desiderio di "essere con il Signore" (1 Ts 4,17; 5,10). Ora – data la possibilità della morte – egli comprende che esiste un'altra possibilità, quella di entrare ancor prima della risurrezione finale in uno stato di unione con Cristo nella gloria (cfr. 2 Cor 5,2.6-8; Col 3,3). Le parole di Paolo indicano che egli riconosce l'esistenza di uno stato intermedio nel quale i cristiani defunti sono "con Cristo" subito dopo la morte e prima

<sup>959</sup> Giorgio Gozzellino, Nell'attesa della beata speranza. Saggio di escatologia cristiana = Corso di studi teologici, EDC, Leumann 1993, 164

<sup>960</sup> Cfr. La Traduzione del Nuovo Mondo..., 463

<sup>961</sup> DENT I, 223; Cfr. GLNT IV, 909

<sup>962</sup> GIMontanari, 185

<sup>&</sup>lt;sup>963</sup> Rocci, 120

<sup>964</sup> Liddell e Scott, 82-83

<sup>965</sup> Buzzetti, 10

<sup>966</sup> Settimio Cipriani, Le lettere di..., 605

della resurrezione»967

«Le espressioni usate qui da S. Paolo dimostrano chiaramente che il cristiano morendo in Cristo non deve attendere il giudizio finale per salire al cielo» <sup>968</sup>

O'Connor, studioso domenicano riconosciuto in tutto il mondo come un'autorità negli studi di Paolo, così scrive a riguardo:

«La morte era probabilmente quello che Paolo avrebbe preferito personalmente, perché avrebbe significato unione immediata e permanente con Cristo, ma egli per volontà di Dio era un apostolo, e aveva un obbligo da cui nessuno lo poteva sciogliere: portare il Vangelo agli altri. Dunque Paolo avrebbe sicuramente scelto la vita, come in precedenza aveva fatto ad Efeso, in modo teorico» <sup>969</sup>

«**1,23** *Per essere con Cristo*: la morte è, come la vita, una maniera di essere "con" Cristo (cf. 1Ts 5,10; Rm 14,8; Col 3,3; ecc.). Paolo non spiega come concepisce questo "guadagno" (v 21), questo stato, che egli considera molto migliore (v 23), in un'esistenza con Cristo che succede direttamente alla morte senza attendere la risurrezione di tutti (cf. 2Cor 5,8+)»<sup>970</sup>

**«23** Paolo avverte un *desiderio* ardente... di essere unito a Cristo (*con* lui: 1Ts 4,17; 5,10; 2Ts 2,1; Rm 14,8) immediatamente dopo la morte, ma non precisa in quale forma immagina tale unione; lo stesso desiderio è espresso in 2Cor 5,6-9. Del resto, parla ovunque di una risurrezione finale dei morti (1Ts 4,13-18) con un giudizio universale: 1Cor 15,12-33; Rm 14,10»<sup>971</sup>

Anche se la dottrina dei *TdG* dice che la *liberazione* non si può applicare alla morte dell'apostolo e alla sua dipartita da questa vita, ma si deve riferire agli avvenimenti relativi al tempo del ritorno e della presenza di Cristo, <sup>972</sup> la Scrittura conferma che «il senso inequivocabile è che dopo la morte del singolo si dà un'immediata comunione con Cristo». <sup>973</sup>

# **2CORINZI 5,6-9**

6 Noi perciò abbiamo sempre coraggio e sappiamo che, mentre <u>abbiamo la nostra casa nel corpo, siamo assenti</u> dal Signore, 7 poiché camminiamo per fede, non per visione. 8 Ma abbiamo coraggio e preferiamo piuttosto <u>essere assenti</u> dal corpo e <u>fare la nostra casa</u> presso il Signore. 9 Perciò abbiamo anche la mira, sia che <u>abbiamo la nostra casa</u> presso di lui o che <u>siamo assenti</u> da lui, di essergli graditi (NM)

L'abitazione, il vestito e l'esilio sono immagini che esprimono una condizione antropologica connessa all'esistenza *post mortem*, che troviamo intrecciate in questo bel passo di *2Cor* 5,1ss. Dei vv. 6-9 del testo, quelli presi in considerazione da Felice nel suo libro, i due termini "chiave" di

<sup>967</sup> GCB, 1148

<sup>968</sup> PIB, 2162

<sup>969</sup> Jerome Murphy-O'Connor, *PAOLO. Un uomo inquieto, un apostolo insuperabile*, San Paolo, Cinisello Balsamo 2007, 284

<sup>970</sup> BG,08 2794

<sup>&</sup>lt;sup>971</sup> NAT, 516

<sup>972</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 463-464; cfr. anche NM, 1580 da cui chiaramente Felice cita.

<sup>973</sup> Romano Penna, il DNA del Cristianesimo..., 336

tutto il discorso sono ἐνδημοῦντες da ἐνδημέω (avere la propria patria, abitare, vivere) e ἐκδημοῦμεν da ἐκδημέω (andar fuori territorio, dimorare, vivere in un paese straniero)<sup>974</sup>

«ἐκδημέω... (3 = 2Cor) essere lontani (da casa); migrare, abbandonare (la propria abitazione)» 975

«ἐκδημέω... essere all'estero, essere in viaggio... essere in esilio» 976

«ἐκδημέω... vado o sono fuori della patria... sono esule... parto, ἐκ τοῦ σώματος, dal corpo; muoio. NT»

«ἐκδημέω... essere fuori dalla patria... in esilio» 978

«ἐκδημέω... sono o vivo fuori dalla patria, sono esule... vado via dalla patria» 979

Se per *andare dal Signore* bisogna *uscire dal corpo*, è segno che esiste qualcosa di noi che abita nel corpo e che vivrà col Signore anche quando il corpo non ci sarà più. L'uomo, dunque, non è soltanto "corpo" o materia.

Anche la TIV, nonostante che ἐκδημέω sia principalmente un verbo di "moto" e non di "stato", rende sostanzialmente come la NM - presenti nel corpo (ἐνδημοῦντες ἐν τῷ σώματι) e essere assenti dal corpo (ἐκδημῆσαι ἐκ τοῦ σώματος). Ciò però non significa condividere il pensiero che con la morte fisica "si annulli" tutto l'uomo.

«La morte è qui intesa metaforicamente come cambio di residenza ed è espressa da un chiaro gioco di parole: si tratta di muoversi da un paese verso l'altro, vale a dire di traslocare e stabilirsi altrove, dunque di sloggiare dal corpo per guadagnare il cielo e vedere Cristo. Quaggiù i cristiani sono in esilio, lontano dal Signore e, fintantochè dimorano nel corpo, paragonato ad una tenda (cf. 2 *Cor* 5,1-4: "skênos" = tenda, simbolo della vita nomade) vivono da emigrati» 980

Rendono molto bene il senso del pensiero di Paolo le versioni TILC e BLM:

«Coraggio, dunque! È certo che finchè *viviamo in questa vita terrena* (ἐνδημοῦντες ἐν τῷ σώματι) siamo lontani da casa, lontani dal Signore (ἐκδημοῦμεν ἀπὸ τοῦ κυρίου): viviamo nella fede e non vediamo ancora chiaramente. Però abbiamo fiducia, e preferiamo lasciare questa vita (ἐκδημῆσαι ἐκ τοῦ σώματος) pur di essere vicini al Signore (ἐνδημῆσαι πρὸς τὸν κύριον). Soprattutto desideriamo fare quel che piace al Signore, sia che continuiamo la nostra vita terrena, sia che dobbiamo lasciarla» (TILC)

«Ora, siamo fiduciosi perché sappiamo che ogni momento che passiamo in questo corpo mortale è tempo trascorso lontano dalla nostra casa e dal nostro Signore. Viviamo per fede, e non in base a ciò che vediamo. Perciò siamo pieni di fiducia e preferiamo partire dal corpo per andare ad abitare con il Signore. Perciò, il nostro scopo è di fare sempre ciò che piace a Dio; non importa dove siamo, se dentro o fuori da questo corpo» (BLM)

<sup>&</sup>lt;sup>974</sup> Cfr. DENT I, 1084. 1201

<sup>975</sup> Buzzetti, 48

<sup>976</sup> Liddell e Scott, 383

<sup>&</sup>lt;sup>977</sup> Rocci, 569

<sup>978</sup> GIMontanari, 659

<sup>979</sup> Romizi, 405

<sup>980</sup> C. Spicq, Note di lessicografia neotestamentaria I, Paideia, Brescia 1988, 525

Anche se Paolo in 2Cor 5,1ss utilizza sostanzialmente categorie giudeo-ellenistiche che non escludono un'antropologia dualistica, sicuramente non si limita ad essa, sia perché nel contesto non si parla mai di anima  $\psi\nu\chi\dot{\eta}$  (psychè – in risposta a Felice), sia perché il riferimento a spirito  $\pi\nu\epsilon \hat{\nu}\mu\alpha$  (pnèuma) del v. 5 aggiunge un tema nuovo e tipicamente cristiano alla prospettiva di una sopravvivenza dopo la morte. In sostanza Paolo afferma tre cose:

- a) la speranza di essere trovato, all'avvento del Signore, ancora nel corpo, cioè vivo (1Tess 4,15; 1Cor 15,51)
- b) il timore di essere però sorpreso "nudo", cioè senza il corpo e quindi già morto (cfr. 2Cor 1,8-9)
- c) la certezza di continuare comunque la propria esistenza grazie al "*pneuma*" ricevuto come caparra del futuro (*2Cor* 1,22, *Ef* 1,14). 981
- «**5,8** Qui e in Fil 1,23, Paolo intravede un'unione del cristiano con Cristo immediatamente dopo la morte individuale. Senza contraddire la dottrina biblica della risurrezione finale (Rm 2,6+; 1Cor 15,44+), questa attesa di una beatitudine dell'anima separata risente dell'influsso greco, d'altra parte già percepibile nel giudaismo contemporaneo (cf. Lc 16,22; 23,43; 1Pt 3,19+). Per l'estasi dell'anima separata dal corpo cf. 12,2s; Ap 1,10; 4,2; 17,3; 21,10.»<sup>982</sup>

### **EBREI 9,16**

Poiché dove c'è un **patto**, è necessario che abbia luogo la morte dell'[uomo] che ha fatto il patto (NM)

In 2Cor 3,14 si era già precedentemente parlato di διαθήκη, termine chiave di tutto il pensiero teologico della Bibbia. Ora lo si riprende nel contesto di Eb 9,16, anche se chiaramente non è possibile in due pagine capirne in pieno senso e significato (Patto/alleanza/testamento).

C'è tutto un insegnamento che parte dall'AT e sfocia con la morte di Gesù nel Nuovo. Comunque ciò che qui interessa sono le citazioni parziali di alcune fonti: le *lettere di San Paolo* di Settimio Cipriani, il *McKenzie e il Dizionario dei Termini Biblici e Telogici* di Proch.

Nelle *Lettere di San Paolo* di Cipriani, c'è una sezione interamente dedicata a "Cristo mediatore della Nuova Alleanza" da pag. 791 a 796 dove riprende i versetti in questione (v. 9,15 ss) e li spiega sinteticamente ma in modo chiaro.

Le interlineari IDO, IBE, TIV rendono *alleanzal testamento* o *disposizione* (nel senso di "disposizione testamentaria"), mentre ED e KIT "patto".

«Eb 9,16: "L'alleanza è come un testamento: bisogna dimostrare che sia morto chi l'ha stabilita" L'alleanza... testamento sono i due significati di un'unica parola greca (vedi 2Corinzi 3,14)» TILC

«Il concetto di "eredità" (9,15) richiama spontaneamente al pensiero dell'Autore l'idea di "testamento", l'ordinario strumento giuridico mediante il quale un morente lascia l'eredità dei suoi beni a chi vuole; qui l'idea viene applicata a Cristo. Tale associazione di idee è facilitata dal fatto che in greco la medesima parola διαθήκη, come si dirà più ampiamente tra poco, oltre che "alleanza", può significare anche (anzi è il significato più frequente) "testamento": nei vv. 16 e 17 essa viene

<sup>981</sup> Cfr. Romano Penna, Il DNA del Cristianesimo..., 335; vedi anche GA3, 466-467

<sup>982</sup> BG,08 2756

appunto adoperata nel senso di "testamento"» 983

Iniziamo dalla citazione del Cipriani che è riportata così da Felice:

O - «"...diathèke ( = patto...)...nel greco biblico...significa appunto «patto...". - Le lettere di San Paolo (1963) S. Cipriani». 984

Controllando la pagina della citazione, la 794 (per una svista non è stata riportata), troviamo *l'intero* commento da cui è stata estrapolata solo questa parte citata da Felice nel suo libro. Vediamo cosa effettivamente scrive lo studioso riportando in rosso le parti omesse

• «A proposito del termine διαθήκη ( = patto, alleanza), si deve dire che esso è un termine-chiave di tutto il pensiero teologico sia dell'A. che del N.T.... Anche se nel greco classico ha il significato più corrente di "testamento, disposizione testamentaria", nel greco biblico dell'A.T. esso traduce costantemente l'ebraico berìt, che significa appunto "patto, alleanza" (il latino foedus): di qui l'uso del termine in tale accezione anche nel N.T.»

Il Cipriani, come possiamo vedere dalla citazione integrale, per prima cosa ricorda che  $\delta$ ιαθήκη è un termine chiave e dunque importante e fondamentale (ma non evidentemente per Felice che non reputa necessario farlo sapere al lettore), e poi ne riporta due volte il significato, cioè patto e alleanza. Notiamo però che Felice nella sua citazione evita appositamente di riportare l'accezione *alleanza*, facendo credere al lettore che sia solo *patto* il suo significato. Non è questo il modo onesto di operare.

Per quanto riguarda il McKenzie, Felice a pag. 529 lo cita così:

o - «"Diathèke nella Bibbia significa 'alleanza'." – Dizionario Biblico (1981) J. L. Mckenzie».

Certo che, in 3 pagine di un dizionario dove si affronta un termine chiave per tutta la Bibbia quale è διαθήκη, riportare una citazione del genere francamente mi sembra un po' poco.

Chiaramente non si discute sulla veridicità di ciò che è stato citato, quanto piuttosto del fatto che il *McKenzie* al termine del suo articolo conclude e riporta un interessante e chiarificatrice considerazione che puntualmente Felice evita:

• «In Eb 9,16 ss l'autore fa un gioco di parole sul significato di *diathèke* come ultima volontà e testamento, significato che il termine ha nel gr classico e in quello koine: così la nuova alleanza è un testamento nel senso che non è valida finchè non è morto il testatore, Gesù stesso» 986

Merita altresì particolare attenzione la citazione del Dizionario di U. Proch da parte di Felice, seguita da ciò che effettivamente si legge nello stesso Dizionario:

- O «**Testamento** "Non significa... le ultime volontà di chi muore, ma nel linguaggio biblico... <<patto>>... è in questo senso che si parla dell'Antico e del Nuovo <<Testamento>>.". Dizionario dei termini e dei concetti Biblico-Teologici più usati. U. Proch (1988) LDC»<sup>987</sup>
- «**TESTAMENTO** Nel linguaggio corrente la parola significa le "ultime volontà" di chi muore, mentre in quello biblico corrisponde al termine "patto", "giuramento", ed è sinonimo di "patto di *alleanza*". È in questo senso che si parla dell'Antico e del Nuovo T.»<sup>988</sup>

<sup>983</sup> Settimio Cipriani, Le lettere di..., 793

<sup>984</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 529

<sup>985</sup> Settimio Cipriani, Le lettere di..., 794

<sup>&</sup>lt;sup>986</sup> Mckenzie..., 42-43

<sup>987</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 529

<sup>988</sup> DTBT, 190; vedi anche Alleanza

Da un confronto per così dire sinottico, emerge lampante la differenza tra la citazione di Felice, e quella integrale, così come la si legge nel Dizionario: confusa e incompleta la prima, chiara e lineare la seconda.

Altre citazioni di Felice risultano incomplete:

- O -1) δια-θήκη... patto, convenzione...". Dizionario Illustrato Greco-Italiano (1982) Liddell e Scott
- «δια-θήκη... disposizione testamentaria, testamento... patto, convenzione... Nuovo, Antico Testamento, N.T.» 989
- 0-2) διαθήκη... convenzione, accordo, patto, alleanza...". Vocabolario Greco-Italiano Rocci
- «διαθήκη... -b) disposizione testamentaria; testamento... convenzione; accordo; patto; alleanza... vecchio Testamento... nuovo Test. NT»<sup>990</sup>

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti» <sup>991</sup>

### Accuratezza nelle affermazioni

«I testimoni di Geova sono un'organizzazione di verità. Dovremmo voler dichiarare la verità ed essere sempre assolutamente accurati in tutti i particolari. Questo si dovrebbe fare non solo riguardo alle dottrine ma anche nelle citazioni, in ciò che diciamo intorno ad altri o nel modo in cui li rappresentiamo, e negli argomenti che implicano dati scientifici o notizie di cronaca. Le affermazioni errate fatte a un uditorio possono essere ripetute e l'errore può essere ingrandito. Le inesattezze che sono riconosciute da un uditorio suscitano dubbi in quanto all'autorità dell'oratore su altri punti, forse mettendo anche in dubbio la veracità del messaggio stesso» 992 (il grassetto è mio)

### Altre fonti si presentano così:

«διαθήκη... patto, alleanza... le leggi (di un'alleanza) o semplicemente alleanza; testamento (Gal 3,15); sia alleanza-promessa, sia testamento (Eb 9,16.17; Gal 3,17)»<sup>993</sup>

«διαθήκη... disposizione testamentaria, testamento... patto, accordo, convenzione... il Vecchio Patto o Testamento NT... il Nuovo Testamento» $^{994}$ 

Il Lessico del Gillièron alla voce TESTAMENTO rimanda ad alleanza dove si legge:

«- 1. AT (ebr. berît... accordo, convenzione, patto... 3. NT (gr. diathēkē = atto di disporre dei propri beni in favore di qualcuno, cf lat. testamentum). Contratto, convenzione, patto tra due partners (Gal 4,24; Eb 9,16s); alleanza, spec. nuova alleanza fra Dio e gli uomini, conclusa in GC... Secondo Eb questa nuova alleanza ha rimpiazzato quella che era stata stipulata con Israele... antico testamento (2Cor 3,14), espressione utilizzata da Paolo per indicare il libro degli scritti dell'antica alleanza. Dal II sec. d.C., l'espressione Nuovo Testamento indicherà il libro degli scritti della nuova alleanza» <sup>995</sup>

<sup>989</sup> Liddell e Scott, 295

<sup>&</sup>lt;sup>990</sup> Rocci, 446

<sup>991</sup> Manuale per la Scuola..., 155

<sup>&</sup>lt;sup>992</sup> *Idem*, 110, § 10,11

<sup>993</sup> Buzzetti, 37

<sup>994</sup> GIMontanari, 524

<sup>995</sup> LTB, 19

Il *Dizionario dei Concetti Biblici del Nuovo Testamento*, dopo aver ricordato che la parola *diathèke* sia usata pochissimo nel NT a confronto dell'Antico, dice:

«Nei passi in cui sia il sostantivo che il verbo comportano il *significato greco di testamento (Eb 9,16*; cf. Gal 3,15), si avverte chiaramente l'intenzione di illustrare ai greci i concetti veterotestamentari; in Paolo viene detto anche espressamente»<sup>996</sup>

«9,15-28... La parola greca *diathēkē* nella Bibbia greca traduceva la parola *berît*, alleanza, benché avesse correntemente il significato di "testamento" (cf. Gal 3,17). Tutto il passo gioca su questo doppio significato della parola. L' "alleanza" (vv 15.18-20) esige la morte del "testatore" (vv 16-17). Inoltre la conclusione di un'alleanza esige uno spargimento di sangue (Es 24,6-8). Cristo, quindi, doveva morire per fondare la nuova alleanza (cf. 7,22; 8,6-10; 12,24; Mt 26,28+)» <sup>997</sup>

«La TOB traduce il gr. diathēkē con due termini, alleanza e testamento» 998

«διαθήκη, diathēkē patto, alleanza, testamento... 2. Soltanto in due passi (Gal. 3,15; Ebr. 9,16 s.) διαθήκη, in conformità all'uso linguistico quasi costante del greco profano, significa disposizione testamentaria, testamento; in tutti gli altri casi διαθήκη, corrispondentemente all'uso linguistico dominante dei LXX, significa patto»

«9:16-17 La redazione di un testamento illustra la necessità della morte di Cristo. Il vocabolo gr. "testamento" è lo stesso tradotto anche con "patto", ma in questo contesto il termine assume un'accezione decisamente tecnica. I benefici e le ricchezze contenute in un testamento altro non sono che promesse, finchè l'autore del testamento non muore. La morte trasforma le promesse in realtà» (SBA)

In conclusione si riporta ancora la chiara esposizione a riguardo di Penna:

«La fede israelitica, propria sia dell'Antico Testamento sia del giudaismo post-biblico, comporta come essenziale l'idea di un Dio, che non è soltanto trascendente, ma che ha anche stretto un'*alleanza* con il suo popolo. Ed essa, secondo il significato proprio del corrispettivo ebraico *b'rît*, ha per lo più il significato di un'*obbligazione unilaterale* affine al giuramento, con cui Dio si vincola liberamente a un uomo o a un popolo in una relazione interpersonale. <sup>1000</sup>

Il corrispondente greco nella Bibbia detta dei Settanta è diathēkē, che esprime l'idea di un'interrelazione e che si ritroverà nel Nuovo Testamento. Per esempio, in Gen 17,2 Dio dice ad Abramo: «Porrò la mia b'rît/diathēkē tra me e te», con riferimento alla promessa gratuita di una numerosa discendenza (in Gen 12,3); ed è bello il commento che ne fa Filone Alessandrino, filosofo ebreo contemporaneo di Gesù: «Si redigono delle diathēkai nell'interesse di coloro che sono degni di ricevere un dono, poiché la diathēkē è il simbolo della grazia che Dio ha stabilito tra di sé che l'accorda e l'uomo che la riceve; il colmo del beneficio è che non c'è nulla tra Dio e l'anima che non sia la pura grazia» (Il mutamento dei nomi 52-53: parthénon chárita). Come si vede, il significato

<sup>996</sup> DCBNT..., 69

<sup>997</sup> BG,08 2862

<sup>&</sup>lt;sup>998</sup> NAT, 575

<sup>999</sup> DENT I, 789-790

<sup>&</sup>lt;sup>1000</sup> Si legga l'ottima voce di A. Wénin, «Alleanza», in *Temi teologici della Bibbia*, a cura di R. Penna - G. Perego - G. Ravasi, San Paolo, Cinisello Balsamo 2010, 23-31. Uno studio fondamentale, che esamina il concetto in parallelo con importante materiale del Vicino Oriente Antico, resta quello di D.J. McCarthy, *Treaty and Covenant: A Study in Form in the Ancient Oriental Documents and in the Old Testament*, Analecta Biblica 21, Pontificio Istituto Biblico, Roma 1963, 1978<sup>2</sup>

primario non è quello di un'alleanza tra uguali o patto scambievole, ma è quello di un semplice favore di benevolenza. Certo è che occorre evitare di applicare alle pagine bibliche l'idea per noi corrente di un testamento lasciato come espressione delle ultime volontà di una persona defunta. Propriamente, infatti, "né patto, né testamento, rendono il senso proprio che ha il concetto di diathēkē nella Bibbia. Il suo significato resta sempre quello di disposizione di Dio, autoritativa comunicazione della sovrana volontà di Dio nella storia, mediante la quale egli definisce il rapporto tra lui e l'uomo in conformità del suo piano salvifico"». 1001

# **1 TIMOTEO 4,1**

Comunque, **l'espressione ispirata** dice esplicitamente che in successivi periodi di tempo alcuni si allontaneranno dalla fede, prestando attenzione a ingannevoli espressioni ispirate e a insegnamenti di demoni (NM)

Il termine greco  $\pi v \epsilon \hat{v} \mu \alpha$  reso giustamente da tutte le versioni bibliche *Spirito o Spirito Santo*, nella NM viene erroneamente tradotto *espressione ispirata*, allontanandosi non poco dall'originale greco.

| Τò  | δἑὲ  | πνεῦμα   | <b>ρ</b> ητῶ <b>σ</b> | λέγει           |
|-----|------|----------|-----------------------|-----------------|
| The | but  | spirit   | spokenly              | is saying (KIT) |
| Lo  | ora  | Spirito  | espressamente         | dice (IBE)      |
| Lo  | or   | Spirito  | chiaramente           | dice (TIV)      |
| Lo  | poi, | Spirito, | espressamente         | dice (IDO)      |
| The | but  | spirit   | expressly             | says (ED)       |

Il greco infatti riporta: "Ora lo spirito espressamente dice", e la stessa KIT mentre nella versione letterale segue il greco, in quella laterale cambia come abbiamo visto. Dire *espressione ispirata* non è lo stesso che *spirito*, anzi è annullarne la personalità che emerge anche da questo testo. Si vede a riguardo che nella stessa colonna laterale, c'è un rimando in nota che recita: <u>1\* Or, "the spirit"</u>, così come nella NM in italiano: <u>4:1\* O, "lo spirito"</u>.

Come ricorda la solita raccomandazione:

«Ciò che noi come studenti biblici dovremmo volere è quello che dice il **testo greco originale**. Solo avendo questo **basilare significato** possiamo determinare se la Traduzione del Nuovo Mondo o qualsiasi altra traduzione della Bibbia è giusta o no»<sup>1002</sup> (grassetto mio)

### Alcune considerazioni:

- 1) siccome nel testo greco si legge proprio  $\tau \delta$   $\pi \nu \epsilon \tilde{\upsilon} \mu \alpha$ , andava lasciato li, e non in nota dove eventualmente si poteva scrivere "espressione ispirata" con le eventuali spiegazioni o interpretazioni del caso
- 2) si fa credere equivocamente che *espressione ispirata* sia una traduzione equivalente di *spirito* (è il gioco forza delle "equivalenze dinamiche", vedi stessa traduzione in 1Gv 4,2 o Eb 12,22-23 "gli

<sup>1001</sup> ROMANO PENNA, La fede cristiana alle sue origini, San Paolo, Cinisello Balsamo, 2013, 16-17

<sup>&</sup>lt;sup>1002</sup> *Torre...*, 340

spiriti" diventano "vite spirituali"- ). Una equivalenza dinamica di *spirito* nel contesto delle lettere pastorali di Paolo può essere *spirito profetico*, ma non *espressione ispirata*.

3) considerato che nel testo greco è evidente che il soggetto che parla è lo Spirito stesso, nella NM c'è solo una generica "espressione" che non gode naturalmente di una sussistenza propria.

Le stesse citazioni così come le riporta Felice sono fuorvianti; presento prima le sue e poi controllo direttamente le fonti:

- 0-1) πνεθμα... secondo l'ispirazione divina...". Vocabolario Greco-Italiano di Rocci
- «πνεῦμα...soffio... vento... esalazione; vapore; profumo... respiro... soffio di vita; alito... ispirazione... Spirito Santo, NT»<sup>1003</sup>

Felice, come si vede, non solo evita di riportare "Spirito Santo, NT" ben presente tra le varie accezioni, ma addirittura scrive "secondo l'ispirazione divina" che non esiste nella voce  $\pi v \epsilon \hat{v} \mu \alpha$  bensì in quella appena sotto:

«πνευματικός ... Avv. –  $\hat{\omega}$ ς, spiritualmente, secondo l'ispirazione divina, NT»;  $^{1004}$  è dunque πνευματικός che può significare secondo l'ispirazione divina, non πνεῦμα come riporta il testo critico.

- 0 2) πνεθμα... ispirazione...". Dizionario Ilustrato Greco-Italiano Liddell e Scott
- «πνεῦμα... soffio... respiro... spirito... ispirazione artistica... lo spirito dell'uomo, NT... dello Spirito Santo NT» $^{1005}$

Anche qui non solo viene evitata l'accezione ben presente di *Spirito Santo* NT, ma viene riportata addirittura *ispirazione* che secondo il Liddell e Scott è invece *ispirazione artistica*, e non c'entra nulla con *spirito* nel contesto di *1Tim* 4,1.

- 0-3) «πνεῦ.μα... **ispirazione**...". Vocabolario Greco-Italiano... Zanichelli
- «πνεῦ.μα... soffio, vento... respiro, vita, alito... spirito, ispirazione, ardore, coraggio» 1006

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti» 1007

«πνεῦμα... soffio, alito... respiro, vita... spirito... ispirazione divina... spirito santo NT... spirito, elemento spirituale, (dell'uomo) NT» $^{1008}$ 

La traduzione "ispirazione" è giusta come spiega bene un dizionario: «È singolare in questi scritti, come in altre lettere, il significato ispiratorio del  $\pi\nu\epsilon\hat{\nu}\mu\alpha$  (ad es. Col. 1,18; 1Tim. 4,1; 1Pt 1,1ss» <sup>1009</sup>

La preziosa raccomandazione la si può applicare anche alla citazione del DCBNT ad opera di Felice: «Il semplice fatto che allo Spirito venga attribuita un'attività intellettuale (per es. parlare, ispirare,

<sup>1004</sup> Rocci, 1516

<sup>&</sup>lt;sup>1003</sup> Rocci, 1516

<sup>1005</sup> Liddell e Scott, 1035

<sup>1006</sup> Zanichelli-Romizi, 984

<sup>&</sup>lt;sup>1007</sup> Manuale per la Scuola..., 155

<sup>1008</sup> GIMontanari, 1698

<sup>1009</sup> DENT, 1018

suggerire, ecc...) non è sufficiente a farci concludere che si tratti di persona: personificazioni simili sono frequenti nella Bibbia» 1010

Certo, è vero ma parziale: poco dopo, infatti, lo stesso dizionario riporta letteralmente:

«La personalità divina dello Spirito è invece chiaramente affermata nei passi in cui viene nominato accanto al Padre o insieme con Cristo Signore... Ma è soprattutto nel quarto vangelo che lo Spirito santo viene descritto nei contorni di una persona divina, distinta dal Padre e dal Figlio...»<sup>1011</sup>

Lo Spirito TILC, CEI,<sup>71</sup> IBE, GA3, GL, LB, RL, ND, RI, NR, NVP, KIT, NA, GCC, TOB, CON, TIV, SBT, SBTI, IDO, PIB, SBA, SBS, UTET, CEI<sup>08</sup>, BPM, ED, MA lo Spirito Santo BLM

«SPIRITO SANTO:... È lui che "predice" nei profeti, 1Tim. 4,1»1012

«Sia Gesù stesso sia lo Spirito, in diverse manifestazioni carismatiche, avevano preannunciato uno scatenarsi di forze avverse nel Regno di Dio»<sup>1013</sup>

«Lo Spirito del v. 1 è lo Spirito Santo, e la rivelazione deve essere stata fatta attraverso un profeta cristiano» 1014

# **2 TIMOTEO 4,22**

Il Signore [sia] con lo spirito che tu [mostri]. La sua immeritata benignità [sia] con voi (NM)

| O   | κύριος        | μετὰ | τοῦ | πνεύματός | σου.     | ή   | χάρις               | μεθ' ὑμῶν.     |
|-----|---------------|------|-----|-----------|----------|-----|---------------------|----------------|
| The | Lord          | with | the | spirit    | of you.  | The | undeserved kindness | with you (KIT) |
| Il  | Signore (sia) | con  | lo  | spirito   | di te.   | La  | grazia (sia)        | con voi (IBE)  |
| Il  | Signore       | con  | lo  | spirito   | tuo.     | La  | grazia              | con voi (TIV)  |
| Il  | Signore       | con  | il  | spirito   | tuo.     | La  | grazia              | con voi (IDO)  |
| The | Lord          | with | the | spirit    | of thee. | The | favor               | with you (ED)  |

Il saluto finale di Paolo è chiaro e lineare: "Il Signore sia con il tuo *spiritol* con *te.* La grazia sia con voi".

Mentre la stessa KIT segue esattamente il greco letterale con l'inglese "*The Lord with the spirit of you*" il Signore [sia] con lo spirito di te, la NM risulta incomprensibile: "il Signore [sia] con lo spirito che tu [mostri]".

Perché è stata così "strapazzata"? Non andava bene la versione KIT così come quella delle altre? Siccome la dottrina dei *TdG* non contempla che Dio possa inabitare e vivere nelle persone, la NM è costretta a manipolare il passo.

È vero, come dicono i dizionari citati da Felice, che "sia con il tuo spirito" è equivalente al semitismo

<sup>&</sup>lt;sup>1010</sup> La Traduzione del Nuovo..., 492-493, DCBNT, 1794-1795

<sup>&</sup>lt;sup>1011</sup> DCBNT, 1795

<sup>&</sup>lt;sup>1012</sup> Settimio Cipriani, *Le Lettere di Paolo...*, 869; Per una trattazione sintetica ma completa di  $\pi$ νεῦμα vedi anche Corso completo di studi biblici, *Il Messaggio della Salvezza* 7, 79.

<sup>&</sup>lt;sup>1013</sup> NVP, 1815

<sup>1014</sup> GCB, 1289

"sia con te", ma ad un controllo più approfondito, essi riportano altro ancora che Felice ha ritenuto opportuno non citare; leggiamo le sue citazioni e poi quelle complete con le parti in rosso:

- O 1) Le forme di saluto <<con il tuo s.>> e sim. (Gal 6,18) equivalgono a <<con te>>. Piccolo Dizionario Biblico
- «Le forme di saluto "con il tuo s." e sim. (Gal 6,18) equivalgono a "con te". Tuttavia anche il NT conosce la divisione dello s. e della carne» 1015

Anche la citazione del Lessico di Gillièron astutamente "tagliata" da Felice risponde in pieno a questa sua considerazione:

- o 2) "... il suo stesso *essere*, *il suo io* (fil 4,23; 2 tim 4,22; fil 25)...". Lessico dei termini biblici Gillièron
- «Spirito dell'uomo... il suo stesso essere, il suo io (Fil 4,23; 2Tm 4,22; Fm 25), in contrap. al proprio corpo = la propria persona limitata nel tempo e nello spazio (1Cor 5,3; 7, 34; Col 2,5), oppure alla propria carne considerata come ciò che nell'uomo è debole (Mt 26,41; Mc 14,38; Rm 8,4; 2Cor 7,1); è nello spirito dell'uomo che risiede lo Spirito di Dio (Rm 8,16.26)»<sup>1016</sup>

Ora dalla citazione completa è chiaro il pensiero: allo spirito dell'uomo si contrappone il corpo, il suo essere fisico di carne come parte più debole di se stesso. Esiste allora la realtà dello spirito  $(\pi\nu\epsilon\hat{\nu}\mu\alpha)$  oltre al semplice corpo fisico, alla semplice materialità.

Sottolinea Felice: «Sorprendentemente, troviamo una varietà di versioni che omettono la parola "spirito", e queste sono: TILC, GOD'S WORD, BFC, BS, BHL, TPC, EMN, LT, MC, ecc. Sembra strano che nessuno si sia mai lamentato per questo» 1017

Chi si sorprende, dunque, è solo Felice: ecco perché nessuno si è mai lamentato, semplicemente perché non c'è motivo per farlo.

#### Altri commentari:

«Grazie al suo stretto e dinamico rapporto con Dio... πνεῦμα può significare anche una modalità di esistenza o una forza vitale che perdura oltre la morte (cfr. 1Pt 3,18; 4,6; 1Tim. 3,16). Solo sporadicamente questa è concepita quasi a guisa di un'anima»  $^{1018}$ 

«πνεῦμα significa l'uomo che è anche (e non solo ha) spirito. Lo stesso vale per le espressioni "con il vostro (tuo) spirito" parallele a "con voi" (Gal. 6,18; Fil. 4,23; 2Tim. 4,22)»<sup>1019</sup>

Il problema di fondo allora, non è aver omesso la parola spirito come hanno fatto diverse versioni nell'indifferenza totale di molti (come a sproposito lamenta Felice), ma quello di considerare (ciò che non fa Felice) che l'uomo non è solo materia in disfacimento, ma anche  $\pi v \epsilon \hat{v} \mu \alpha$  che perdura oltre la morte.

Con questo saluto finale Paolo indica che il Signore Gesù può essere in comunione con lo spirito di una persona, inabitare in lei, secondo una teologia ben radicata nel suo epistolario. Questa formula di chiusura comune anche ad altri testi (*Gal* 6,18, *Fil* 4,23 e *Fm* 25) indica perciò che lo spirito è quella parte dell'uomo che riceve la grazia in modo che tutto l'individuo possa essere elevato all'unione vitale con Cristo.

1016 LTB, 264

<sup>&</sup>lt;sup>1015</sup> PDB, 306

<sup>&</sup>lt;sup>1017</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 500

<sup>&</sup>lt;sup>1018</sup> DENT, 1013

<sup>1019</sup> Idem, 1013

Per i *TdG* non essendoci uno *spirito* nell'uomo, o comunque nulla che vagamente possa ricordare l'idea di anima, ma al massimo una disposizione dell'animo, un'attitudine che si manifesta, è evidente la necessità di inserire "che [tu mostri]". <sup>1020</sup>

«Rispondendo, Gesù gli disse: "Se uno mi ama, osserverà la mia parola, e il Padre mio lo amerà, e verremo da lui e faremo dimora presso di lui (NM *Gv* 14,23)».

#### EBREI 1,2

alla fine di questi giorni ha parlato a noi per mezzo di **un Figlio**, che ha costituito erede di tutte le cose e mediante il quale fece i sistemi di cose. (NM)

L'apertura dello scritto agli *Ebrei* (1,1-4) riguarda interamente il titolo di "Figlio", come prima qualifica cristologica insieme a quello di "Sacerdote" che verrà in seguito: «Dio che molte volte e in diversi modi nei tempi antichi aveva parlato ai padri per mezzo dei profeti, ultimamente, in questi giorni, ha parlato a noi mediante *un figlio*, èv viô».

Ma il **costrutto greco va ben interpretato**, perché è proprio qui la questione centrale che di conseguenza ha poi delle ricadute non tanto sulle diverse traduzioni quanto piuttosto sul suo significato.

Infatti la versione CEI "per mezzo del Figlio", come la GA "tramite di un Figlio" o la stessa NM, non colgono adeguatamente la sfumatura importante della **mancanza dell'articolo determinativo** nel complemento. Poiché in greco l'articolo ha sostanzialmente il valore di un dimostrativo, così da indicare concretamente un oggetto preciso e circoscritto, la sua assenza invece, come nel nostro caso, evidenzia piuttosto **la qualità o la natura** dell'oggetto stesso che in italiano si rende con l'articolo indeterminativo (cfr. *Gv* 1,1; 10,33): da qui la resa letterale "un figlio" delle versioni come la NM, la GA o IDO.

Nel nostro caso, va ben osservato che il suddetto costrutto si oppone significativamente a ciò che veniva detto precedentemente, ἐν τοῖς προφήταις, «per mezzo dei profeti», dove l'articolo τοῖς rimanda ai profeti non in quanto tali ma in quanto quei portaparola di Dio che sono ben noti ai lettori del testo. L'autore vuole mettere in risalto la **differenza qualitativa** esistente tra coloro che sono "i profeti" e colui che invece è "un figlio", così da sottolineare lo scarto non trascurabile tra due fasi della storia della salvezza. Si noti che la presenza del verbo "parlare" allude discretamente ma decisamente al ministero terreno di Gesù e quindi alla fase storica della sua esistenza. La traduzione migliore dovrebbe essere: «Dio... parlò a noi per mezzo **di uno che è Figlio**». È però essenziale per capire la giusta comprensione, che l'impiego dell'articolo indeterminativo nella traduzione italiana, non suggerisce che Gesù possa essere considerato come uno di tanti figli possibili come se fosse un figlio qualunque, sia perché l'autore sa che questa qualifica di Figlio vale in realtà solo per Gesù, sia perché da tutto il contesto la sua distinzione dai "molti figli" (2,10) resta assolutamente intatta. Quindi, per quanto l'articolo italiano sia indeterminativo, esso non vuole rimarcare l'indeterminatezza del personaggio quanto invece la **sua specifica qualifica di Figlio** che lo contraddistingue.

Inoltre l'insieme della costruzione lascia sufficientemente intendere che il Figlio di cui si tratta ha una pre-esistenza divina, poiché colui che "parla" è già "figlio", senza nessun indizio che lo diventi solo in seguito. Del resto, la natura divina di questo Figlio risalta bene dal contesto immediato, che addirittura elenca una serie di proprietà dal profilo cristologico molto alto. 1021

10

 $<sup>^{1020}</sup>$  Cfr. Valerio Polidori, LA BIBBIA..., 175-176

<sup>1021</sup> Cfr. Romano Penna, I RITRATTI ORIGINALIDI GESÙ IL CRISTO II..., 271-272

Questa pertinente e chiara introduzione evidenzia che la critica nei confronti della NM non riguarda la sua traduzione ma proprio la comprensione di questa. Il fatto che Felice, per sostenere la validità della traduzione letterale della NM, citi le note in calce di alcune bibbie, Dizionari o Commentari vari, significa veramente poco se lo stesso non si avvede (o fa finta di non avvedersi) del senso che il greco vuole dire.

Infatti per Felice se Paolo in *Eb* 1,2 esprimendosi con "ἐν νἱῷ" omette l'articolo, è il segno che Dio può parlare a noi attraverso un qualsiasi figlio suo, uno dei quali è appunto Gesù Cristo. 1022

Ecco, questo, come si è appena visto, non è di certo il senso del greco, come per altro fa notare chiaramente anche il GA3, citato da Felice, ma solo parzialmente:

- o "Lett... in un figlio...". GA 3Vol
- «Finalmente, le due fasi della rivelazione divina sono distinte dal fatto che, mentre in passato Iddio parlò per mezzo dei profeti, ora ha parlato per mezzo del Figlio. L'espressione è letteralmente: "nei profeti" e "in un Figlio", e potrebbe avere un valore quasi locale (Dio ha parlato in loro); ma è più probabile che si tratti di un ebraismo che esprime l'idea di "mezzo". Profeti sono tutti coloro per mezzo dei quali Dio, in qualunque momento, ha parlato al suo popolo. Apportatore della nuova rivelazione è uno che ha le prerogative di Figlio nei riguardi di Dio. Lo scrittore vuole sottolineare, omettendo l'articolo determinativo, più che la persona, la sua dignità o proprietà» 1023

È solo la citazione integrale che chiarifica il significato dell'espressione letterale "in un Figlio": ovviamente non quella di ritenere che il Padre ci possa parlare attraverso uno qualsiasi dei dei suoi figli, come potrebbe essere Gesù Cristo, ma piuttosto colui che ha le prerogative di Figlio nei suoi riguardi, ne evidenzia le sue qualità filiali.

Tra l'altro, il fatto poi che mentre GA3 scriva "in un Figlio" in maiuscolo e Felice invece lo citi in minuscolo, vorrà pur dire qualcosa... è un particolare sul quale non possiamo sorvolare facendo finta di niente.

Anche del GCB si legge questa citazione:

- O «"... Lett., <per mezzo di un figlio>". Raymond E. Brown, Joseph Fitzmyer, Roland E. Murphy (edd.), Grande Commentario Biblico, Editrice Queriniana, Brescia 1973»
- « per mezzo del Figlio: Lett., <per mezzo di un figlio>, cioè, uno che è figlio» 1024

Anche in questo caso la citazione più ampliata fa seguire, subito dopo la citazione letterale di Felice "per mezzo di un figlio", la spiegazione, il senso specifico di quella espressione letterale. Sempre utile e pertinente la raccomandazione:

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»

«Dio parlò a noi per mezzo di uno che è Figlio» 1025

«1,2 Figlio: Dopo i profeti, Dio manda un messaggero che non è un portavoce come gli altri: è

<sup>1022</sup> Cfr. La Traduzione del Nuovo Mondo..., 510

<sup>&</sup>lt;sup>1023</sup> GA3, 664

<sup>1024</sup> GCB, 1325

<sup>1025</sup> Romano Penna, Il DNA del Cristianesimo..., 162

```
"Figlio" (cf. Mc 12,2-6; Rm 1,4+), è la sua stessa "Parola" (Gv 1,1+.14+)» 1026
```

«Ai profeti, sovente designati come "servi" (*Ger* 7,25, 25,4), succede un ultimo messaggero: costui è *Figlio* (cf *Mc* 12,2-6). L'assenza dell'articolo determinativo nel testo greco sottolinea la qualità di Figlio e prelude a ulteriori precisazioni» <sup>1027</sup>

«Il vangelo di Giovanni si attiene, dunque, alla tradizione biblica, secondo la quale questo titolo, [figlio di Dio] lo stesso rivendicato da Cristo, non implica un significato trascendente. Ma poiché Giovanni crede che Gesù sia Dio, preferisce chiamarlo l' "Unigenito" (*Giovanni* 1,14.18; 3,16-18; si veda anche *1Giovanni* 4,9), titolo che non può essere rivendicato da un uomo che sia solo tale» <sup>1028</sup>

È vero, come dice anche Felice, che la Bibbia usa la qualifica di "figli di Dio" anche per le creature, ma per Gesù lo si applica con un significato particolare: «Non è figlio di Dio come potrebbe esserlo una creatura: egli è l'*unigenito*, cioè non "un" figlio, ma l' "unico" Figlio di Dio: questo sta a indicare che noi possiamo sì essere figli di Dio, ma in maniera diversa». <sup>1029</sup>

A riguardo sono interessanti le scelte della nuova traduzione della CEI. <sup>08</sup> Com'è noto, secondo il vangelo di Matteo (3,16-17), quando Gesù fu battezzato nel Giordano, "si aprirono i cieli e si sentì la voce del Padre che indicava Gesù come suo Figlio *prediletto*"; d'ora in poi la nuova traduzione invece di Figlio *prediletto*, avrà "Questi è il Figlio mio, *l'amato*" (lo stesso è riscontrabile nei passi paralleli di *Mc* 1,11 e *Lc* 3,22). Anche la TIV rende "…il Figlio mio, *il diletto(l'amato)…*", come la IBE nella parte letterale "… il figlio mio, *l'amato…*".

Da questo punto di vista i vangeli sinottici anticipano già quello che dirà, in modo più evidente, Gesù a Nicodemo in *Gv* 3,16 secondo la nuova versione: "Dio infatti ha tanto amato il mondo da dare il suo Figlio, *l'unico*, perché chiunque crede in lui…". Inoltre, la dizione "prediletto" può lasciare intendere al lettore un'antipatica comparazione con altri eventuali "figli di Dio": mentre essendo Cristo l'Unigenito, è evidente che non ci possono essere paragoni. <sup>1030</sup>

Lo stesso concetto lo abbiamo visto anche in Gv 1,14 circa la gloria di Gesù e il suo rapporto con il Padre: «... e noi abbiamo contemplato la sua gloria, gloria come del Figlio unigenito che viene dal Padre pieno di grazia e di verità».

«Il termine  $\dot{\omega}\varsigma$  non significa "come se", non comporta nessun paragone, ma afferma che la gloria fornisce la prova valida, vera della filiazione unica di Cristo», <sup>1031</sup> la consapevolezza dell'essere Figlio del Padre in senso proprio.

È utile notare inoltre che anche nella precedente edizione della NM 1967, si leggeva "per mezzo del Figlio", così come tutt'oggi si continua a leggere nelle altre Bibbie:

```
nel Figlio IBE, NVP, KIT, NIV, LB, GL, TIV, IDO (lett. in un), PIB del Figlio GCC, TILC, NA, NR, RI, CEI,<sup>71</sup> TOB, SBT, SBTI, SBA, SBS, UTET, CEI<sup>08</sup>, BPM un Figlio GA3 suo Figlio CON, ND, RL, BLM pel Figliuolo MA
```

Ma a giustificazione della scelta del comitato di traduzione della NM 1987 Felice dice così: «Il punto

```
<sup>1026</sup> BG, 2563
```

<sup>&</sup>lt;sup>1027</sup> TOB, 2776

<sup>1028</sup> Marie-Emile Boismard, ALL'ALBA DEL CRISTIANESIMO. Prima della nascita..., 85

<sup>1029</sup> Battista Cadei, Testimone di Geova..., 83

<sup>&</sup>lt;sup>1030</sup> Cfr. Beretta-Pitta, COME CAMBIA LA BIBBIA..., 87-88

<sup>&</sup>lt;sup>1031</sup> Van Den Busche, *Giovanni*, Cittadella, Assisi 1970, 113.

è che il comitato evidentemente non si accorse della mancanza dell'articolo nell'edizione 1967, così che lo corresse nella seguente». 1032

Francamente appare molto difficile credere che la nuova versione sia da attribuire alla semplice svista di un articolo, quando sia la prima edizione KIT del 1969 che la seconda, quella attuale del 1985 riportano entrambe seguendo il greco "he spoke to us **in Son...**". È evidente che sapevano bene dell'assenza nel testo greco dell'articolo, tanto che si leggeva proprio, come già ricordato, "per mezzo del Figlio":

| <b>ἐ</b> λάλη <b>σ</b> εν | ήμῖν  | ἐν         | νί <mark></mark>            |
|---------------------------|-------|------------|-----------------------------|
| he spoke                  | to us | in         | Son (KIT 69-85)             |
| ha parlato                | a noi | attraverso | (il)Figlio (IBE)            |
| ha parlato                | a noi | nel        | figlio (TIV)                |
| parlò                     | a noi | ne(l)      | (lett.: in un Figlio) (IDO) |
| spoke                     | to us | by         | a son (ED)                  |

### **EBREI 1,3**

Egli è il riflesso della [sua] gloria e l'esatta rappresentazione del suo stesso essere, e sostiene ogni cosa mediante la parola della sua potenza (NM)

Continua l'analisi dei primi versetti che si possono leggere insieme ai precedenti 2Cor 4,4-6. Di Gesù, il Figlio, si dice che il Padre per mezzo suo ha creato l'universo. L'affermazione «Dio ha creato il mondo "mediante" (διά) il Figlio ha le sue preparazioni in San Paolo... Se il Figlio partecipa alla creazione, vuol dire che preesiste al mondo. La formula di Ebrei "indica una vera associazione personale all'opera del creatore e implica dunque una preesistenza reale" (12). Venendo a parlare direttamente del Figlio, la lettera dice che riguardo a Dio Padre egli ne è anzitutto ἀπαύγασμα e χαρακτήρ»<sup>1033</sup>

| ὃς        | ὢν      | ἀπαύγασμα          | τῆς    | δόξης  | καὶ | χαρακτήρ | τῆς    | <b>ύποστάσεως</b> | αὐτοῦ        |
|-----------|---------|--------------------|--------|--------|-----|----------|--------|-------------------|--------------|
| Who       | being   | beaming forth from | of the | glory  | and | impress  | of the | sub-standing      | of him (KIT) |
| che       | essendo | irradiazione       | della  | gloria | e   | impronta | della  | sostanza          | di lui (IBE) |
| il quale  | essente | splendore          | della  | gloria | e   | impronta | dell'  | essenza           | sua (TIV)    |
| Il quale, | essendo | irradiazione       | della  | gloria | e   | impronta | della  | sostanza          | di Lui (IDO  |
| who       | being   | en effulgence      | of the | glory  | and | an exact | of the | substance         | of him (ED)  |
|           |         |                    |        |        |     | impress  |        |                   |              |

Come si nota, le interlineari rendono giustamente *irradiazionel splendorel fulgore* (ED), come la KIT letterale che opta per *to beam*, *irradiare*, *irraggiare*, dunque *beaming* con *irraggiamento*. Riprendo le citazioni di Felice e poi come sempre controllo direttamente la fonte riportando le parti mancanti in

<sup>1032</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 510

<sup>1033</sup> Il Messaggio della Salvezza7..., 740

#### rosso:

- o 1) "...potrebbe intendersi al passivo: riflesso o impronta luminosa...". GA 3Vol
- «3. Il Figlio è eternamente l'immagine perfetta di Dio, del quale ha tutti gli attributi... Fulgore ha senso attivo, ma il termine greco corrispondente potrebbe intendersi al passivo: riflesso o impronta luminosa... Impronta della sostanza suggerisce l'idea dell'uguaglianza perfetta in forza dell'unità di natura. Impronta è, nell'etimologia del termine greco, la riproduzione fedele di un oggetto in materia atta a riceverne l'impressione. Sostanza (nel gr. hypòstasis, cfr. ancora 3,14; 11, I note) assumeva significati assai diversi nella filosofia, nella scienza, nella medicina o nel linguaggio comune. Qui significa: ciò che sta al fondo dell'essere, ossia l'essenza. Dell'essenza divina il Figlio riproduce in sé l'immagine (in questo caso equivalente di realtà) perfetta. È la dottrina della consustanzialità. Le due espressioni fulgore della gloria e impronta della sostanza si completano a vicenda. Tutt'e due dicono perfetta uguaglianza tra il Padre e il Figlio. La quasi immaterialità della prima immagine inculca l'idea della pura spiritualità dell'essere divino e dell'eterna coesistenza del Figlio col Padre (il raggio è inseparabile dalla sorgente luminosa); mentre la seconda insinua piuttosto la distinzione delle persone: la figura impressa di distingue dal sigillo, che essa ritrae, tuttavia, perfettamente» 1034

Non ci sono parole: è sotto gli occhi di tutti il fatto che la citazione nella sua completezza fa emergere con chiarezza e puntualità il vero pensiero del Garofalo: praticamente tutto l'opposto di ciò che voleva far intendere Felice. Soffermarsi sul senso attivo o passivo non solo è secondario e irrilevante, ma soprattutto svia l'attenzione da ciò che veramente è importante: il profondo valore teologico di questi termini. Non a caso Felice si è ben guardato dal citare per intero l'intervento del Garofalo.

- o 2) "Il Figlio è... il riflesso...". BG
- «1,3 irradiazione... impronta della sua sostanza: queste due metafore desunte dalla teologia alessandrina della sapienza e del Logos (Sap 7,25-26) <u>esprimono l'identità di natura tra il Padre e il Figlio e nello stesso tempo la distinzione delle persone</u>. Il Figlio è l' "irradiazione" o il riflesso della gloria luminosa (cf. Es 24,16+) del Padre, Lumen de Lumine. Ed è l' "impronta" (cf Col 1,15+) della sua sostanza, come l'impronta esatta lasciata da un sigillo (cf. Gv 14,9)»<sup>1035</sup>

Pensieri analoghi sono presenti anche in questa nota che solo nella sua completezza (chiaramente evitata da Felice) sottolinea il particolare e unico rapporto del Figlio Gesù con Dio Padre: nell'unità di *natura*, di essere, si dispiega la distinzione delle *persone*. Informazioni fondamentali per la nostra analisi, logicamente tralasciate da Felice perché troppo scomode. Infatti, sono tutti esempi concreti di "strumentalizzazione letteraria" tendenti a giustificare determinate tesi precostituite a descapito della verità che effettivamente l'autorità citata afferma. Implacabili come sempre le importanti raccomandazioni:

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti» <sup>1036</sup>

# Accuratezza nelle affermazioni

«I testimoni di Geova sono un'organizzazione di verità. Dovremmo voler dichiarare la verità ed

<sup>&</sup>lt;sup>1034</sup> GA3, 664-665

<sup>1035</sup> BG,<sup>71</sup> 2563

<sup>1036</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

essere sempre assolutamente accurati in tutti i particolari. Questo si dovrebbe fare non solo riguardo alle dottrine ma anche nelle citazioni, in ciò che diciamo intorno ad altri o nel modo in cui li rappresentiamo, e negli argomenti che implicano dati scientifici o notizie di cronaca. Le affermazioni errate fatte a un uditorio possono essere ripetute e l'errore può essere ingrandito. Le inesattezze che sono riconosciute da un uditorio suscitano dubbi in quanto all'autorità dell'oratore su altri punti, forse mettendo anche in dubbio la veracità del messaggio stesso» (il grassetto è mio)

Non mancano i dizionari dai quali Felice riporta solamente l'accezione *riflesso*, e ne tralascia altre importanti per il nostro caso

```
0-3) ἀπ-αυγασμός... riverbero, riflesso...". – Vocabolario Rocci
```

- «ἀπ-αυγασμός... splendore; riverbero; riflesso» 1038
- o -4) ἀπ-αύγασμα...ἀπ-αυγασμός...riflesso...". Liddell e Scott
- «ἀπαύγασμα...irradiazione, splendore, NT... ἀπ-αυγασμός... irradiazione, riflesso» 1039
- 0-5) ἀπαύγασμα, τος... (Eb 1,3) n...riflesso...". C. Buzzetti
- «ἀπαύγασμα, τος (Eb 1,3) n splendore, irradiazione, riflesso» 1040
- 6) «ἀπαυγασμός... Heb 1.3... flusso di luce, splendore, bagliore» 1041
- 7) «ἀπ.αυγασ.μός... splendore, riflesso» 1042
- O-8) "La struttura della frase suggerisce d'intendere ἀπαύγασμα e χαρακτήρ come sinonimi e perciò anche ἀπαύγασμα come passivo: Cristo è <<il>
   <il riverbero della gloria splendente di Dio...". Dizionario Esegetico del Nuovo Testamento
- «La struttura della frase suggerisce d'intendere ἀπαύγασμα e χαρακτήρ come sinonimi e perciò anche ἀπαύγασμα come passivo: Cristo è "il riverbero della gloria splendente di Dio e l'impronta della sua essenza". Entrambi i predicati... mettono in risalto l'origine divina, <u>l'essenza divina dell'uguaglianza di Cristo con Dio</u>»<sup>1043</sup>

Come cambia radicalmente il pensiero della fonte citata completa di parti tralasciate in rosso da Felice: Entrambi i predicati mettono in risalto l'origine divina, l'essenza divina dell'uguaglianza di Cristo con Dio.

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti» 1044

«χαρακτήρ... In Ebr. 1,3 si tratta della sostanza eterna del Figlio di Dio... Cristo è quindi

<sup>&</sup>lt;sup>1037</sup> Manuale per la Scuola..., 110, § 10,11

<sup>&</sup>lt;sup>1038</sup> Rocci, 197

<sup>1039</sup> Liddell e Scott, 134

<sup>1040</sup> Buzzetti, 16

<sup>1041</sup> GIMontanari, 270

<sup>1042</sup> Zanichelli-Romizi, 161

<sup>&</sup>lt;sup>1043</sup> DENT, 313

<sup>&</sup>lt;sup>1044</sup> Manuale per la Scuola..., 155

considerato (lui solo) come "irradiazione/riflesso della gloria divina" e come "l'improntato dalla realtà divina/dalla sostanza di Dio"»<sup>1045</sup>

«1:3 splendore. Il termine gr. *apaugasma* è utilizzato solo qui nel NT. Esso esprime il concetto di emissione di luce o sfolgorio (cfr. Gv 8:12; 2Cor 4:4,6). Alcuni traducono questo vocabolo con "riflesso", ma tale scelta non è appropriata in questo caso. Il Figlio non riflette solamente la gloria di Dio: egli è Dio e irradia la propria gloria connaturata. *impronta della sua essenza*. Il termine tradotto come "impronta" è utilizzato solo qui nel NT. Nella letteratura extrabiblica era impiegato per designare bassorilievi su legno e argilla, incisioni su metallo, marchi sulla pelle degli animali e il conio delle monete. Il termine "essenza" indica la natura e la sostanza di una determinata cosa. Il Figlio è la perfetta impronta, l'esatta rappresentazione della natura e dell'essenza di Dio nel tempo e nello spazio (cfr. Gv 14:9; Cl 1:15; 2:9)» (SBA)

«Qui è la stessa natura divina del Padre (cf. il parallelo con ὑποστάσεως αὐτοῦ), in quanto si fa manifesta nel Figlio che perciò appunto è detto l'ἀπαύγασμα. Il termine può significare "riflesso" o "irraggiamento" del Padre. Per il primo senso si fa valere da alcuni la terminazione in -μα, che conduce al senso passivo: riflesso (cf Spicq). Ma il secondo senso, attivo, è preferibile (con Westcott): l'autore vuol mettere in evidenza ciò che il Figlio è per il Padre: lo irradia e rivela. È chiaro che il Figlio irradia il Padre perché in lui Dio si riflette imprimendogli la sua immagine. Con queste espressioni, l'autore di Ebrei applica a Gesù-Figlio quello che era detto della Sapienza divina... Il Figlio è anche χαρακτὴρ τῆς ὑποστάσεως αὐτοῦ. Il termine ὑπόστασις non ha senso di "persona" (come lo avrà più tardi nelle controversie cristologiche), ma "sostanza", natura. (13). Dell'essere divino del Padre il Figlio è il χαρακτὴρ. Questo termine significa originariamente ciò che incide, lo strumento che incide un segno o imprime un' immagine, poi la cosa stessa incisa, l'immagine impressa, l'impronta, l'effige lasciata dal sigillo e che riproduce esattamente ciò da cui viene impressa (14). Il Figlio è dunque la perfetta immagine del Padre, deriva dal Padre, ne riproduce esattamente l'essere, in rassomiglianza ed eguaglianza di natura» 1046

«La divinità del Figlio è avvallo di quella di Dio, perché egli è "riflesso che esprime una relazione d'origine" con la maestà della gloria di Dio, la sua magnificente presenza nella storia (cfr. Es 16,7; 24,17; 1Re 8,10-13)... Il Figlio come impronta del Padre insinua la nozione d'identità di natura, come fedele icona dell'essere stesso di Dio» (BPM)

Dopo l'analisi delle stesse fonti (e altre) citate da Felice, si può essere solo parzialmente d'accordo con lui quando dice che «non c'è nessun errore né concettuale né grammaticale, nel tradurre come la TMN»; <sup>1047</sup> infatti, se grammaticalmente la NM è sostanzialmente esatta, concettualmente fa emergere il vizio di fondo di tutta la sua impostazione: non considerare il vicendevole rapporto tra i significati di *natura* e *persona* riferiti al Padre e al Figlio, come chiaramente ricordavano le stesse fonti citate solo parzialmente dallo stesso Felice. A riguardo, ecco ancora una sua considerazione:

«Questa parola è da intendersi, come dicono alcuni studiosi, in senso passivo, e cioè che Gesù è il riflesso e non la fonte originale di tale gloria... Quanto poi a identificare una "irradiazione" con la sostanza irradiante stessa, c'è da dire che essa è solo un'emanazione, una parte e non il tutto... Che la

<sup>&</sup>lt;sup>1045</sup> DENT II, 1875

<sup>&</sup>lt;sup>1046</sup> Il Messaggio della Salvezza7..., 740-741

<sup>&</sup>lt;sup>1047</sup> La Traduzione del Nuovo..., 512

gloria di Gesù non sia la stessa di quella divina risulta evidente dal fatto che egli la riceve da Dio» 1048

Dopo le due note viste sopra, così deturpate da Felice, merita come risposta la pertinente osservazione del Cipriani:

«La radice ultima di tale grandezza, però, è costituita dal fatto che egli partecipa, in eguale misura del Padre, alla divinità. Tale identità di natura divina è espressa con due efficacissime metafore, ispirate alla teologia alessandrina del libro della Sapienza 7,25-26: Cristo è <irradiazione della gloria> del Padre e <impronta della sua natura> (v. 3). Come il raggio deriva continuamente e vitalmente dalla sorgente luminosa, dalla quale non si stacca, pur distinguendosene, così Cristo è il riflesso perennemente vivo della natura gloriosa del Padre, da lui partecipata in maniera personale e sussistente. Il simbolo Niceno-Costantinopolitano ha tradotto questo concetto in una formula particolarmente felice: <Lumen de lumine>, nella quale è sottolineato anche il modo immateriale di <generazione> e sempre nuova del Figlio del Padre... Prendiamo qui il termine ἀπαύγασμα in senso piuttosto attivo <irradiazione>, come in genere i Padri greci e molti esegeti moderni.

La seconda metafora è presa dall'uso di imprimere i sigilli su cera o altro materiale impressionabile. L'<impronta> (χαρακτήρ) che si lasciava sulla cera riproduceva e perfezionava l'immagine o stemma del sigillo. Cristo è il calco perfetto della <sostanza> (ὑπόστασις) del Padre, col quale dunque si identifica e da cui si distingue nello stesso tempo. La seconda immagine, meglio della prima, accentua la identità di natura fra il Padre e il Figlio»  $^{1049}$ 

Che cos'è, sostanzialmente, il riflesso o l'irradiazione di una realtà se non la realtà stessa? Che cos'è l'emanazione di parte di calore da una determinata fonte, se non calore della stessa fonte? Sia l'emanazione irradiata che la fonte irradiante sono la stessa realtà, sono della stessa natura, come il raggio di sole (l'emanazione irradiata) e il sole stesso (la fonte irradiante) sono della stessa natura, cioè sono sempre "sole". Lo stesso una sorgente (fonte irradiante) di montagna e il ruscello (emanazione irradiata) della vallata: l'importante non è tanto il rapporto tra la sorgente e il ruscello, ma è l'acqua che è la stessa per ambedue (sia la sorgente che il ruscello possiedono in comune la stessa *natura* di acqua).

Così è, per analogia, tra il Padre e il Figlio: non è di minore valore essere una parte (tanta o poca che sia) rispetto al tutto, perché sia la parte che il tutto sono la stessa realtà, hanno la stessa natura. Non si tratta, come ricordava anche Cipriani, di identificare le *persone*, ma di accomunare la *natura*.

## **EBREI 1,6**

Ma quando introduce di nuovo il suo Primogenito nella terra abitata, dice: "E tutti gli angeli di Dio gli rendano omaggio" (NM)

Il termine sotto osservazione in questo versetto è il verbo προσκυνέω, tradotto dalla NM rendere omaggio, e dalle altre versioni adorare, prostrarsi.

A scanso di equivoci è bene subito dire, come confermano i vocabolari e i lessici, che  $\pi\rho\sigma\kappa\nu\nu\epsilon\omega$  presenta diversi significati: sotto è riportato un elenco di alcuni dizionari con le diverse accezioni. In linea di principio, perciò, tradurre *rendere omaggio* come la NM può essere corretto, ma certamente limitante nel caso specifico, considerando testo e contesto della lettera agli Ebrei, nonché tutta la visione neotestamentaria sulla persona e il ruolo di Gesù.

\_

<sup>1048</sup> *Idem* 

<sup>1049</sup> Settimio Cipriani, Le Lettere di Paolo..., 744-745

«προσ.κυνέω... venero, mi prostro dinanzi, adoro, supplico» 1050

«προσ.κυνέω... ossequio; venero; adoro; supplico; mi prostro avanti a» 1051

«προσ.κυνέω... adorare, venerare... prostrarsi davanti» 1052

«προσ.κυνέω... prostrarsi e venerare... adorare... fare omaggio a» 1053

«προσ.κυνέω…adorare, onorare; prostrarsi e adorare; inginocchiarsi, inchinarsi davanti a, cadere ai piedi di»<sup>1054</sup>

adorino RL, IBE, ND, NVP, CEI,<sup>71</sup> NR, NA, GCC, CON, LB, GL, NIV, TOB, GA3, TIV, SBT, SBTI, IDO, PIB, SBA, SBS, UTET, CEI<sup>08</sup>, MA, BPM, ED devono adorarlo BLM, TILC s'inchinino RI

| τὴν | οἰκουμένην,              | λέγει,     | Καὶ | προσκυνησάτωσαν         | αὐτῷ | πάντες | ἄγγελοι      | θεοῦ         |
|-----|--------------------------|------------|-----|-------------------------|------|--------|--------------|--------------|
| the | being inhabited [earth], | E is sayng | and | let do obeisance toward | him  | all    | angels       | of God (KIT) |
| il  | mondo,                   | dice:      | E   | adorino                 | lui  | tutti  | (gli) angeli | di Dio (IBE) |
|     | terra abitata,           | dice:      | E   | adorino                 | lui  | tutti  | gli angeli   | di Dio (TIV) |
|     | (terra) abitata,         | dice:      |     | «E adorino              | lo   | tutti  | (gli)angeli  | di Dio (IDO) |
| the | habitable,               | he says:   | and | let worship             | him  | all    | messengers   | of God (ED)  |

Anche Ricciotti, Cipriani, e Le lettere di San Paolo delle Paoline, traducono con adorino.

Il suo significato fondamentale, secondo la maggioranza degli studiosi, è *baciare*. Ancor prima dello sviluppo della cultura greca, erano noti alcuni bassorilievi egiziani nei quali si vedevano degli "adoratori" che mandavano con le mani dei baci alla divinità terra o all'immagine del dio fino quasi a toccare il suolo; si giunse così molto probabilmente a quello che è il senso di prosternarsi, venerare in ginocchio. In seguito  $\pi \rho o \sigma \kappa \upsilon v \acute{e} \omega$  venne usato anche per indicare il culto ai sovrani divinizzati e all'imperatore romano. <sup>1055</sup>

Ma a prescindere da questo, la questione di fondo, così come emerge dall'analisi di Felice, non verte tanto sui possibili significati di προσκυνέω, ma sull' "oggetto" dell'adorazione, che in questo caso è Gesù Cristo: basta infatti controllare la KIT per notare come ogni qual volta la προσκύνεσις si riferisce a Gesù Cristo, la NM scrive sempre "rendere omaggio", mentre quando la si attribuisce a Dio, agli angeli, agli idoli o addirittura al demonio, viene cambiata in "adorazione". Si è già accennato a questo ma in un passo del vangelo.

Per quale motivo, se non per un pregiudizio teologico nei confronti di Gesù Cristo, si è operato in tal senso, considerando anche che il verbo tradotto in due modi diversi è il medesimo per tutti i soggetti? (Dio, Gesù, le persone, gli angeli e Satana)

Per Felice infatti «se si preferisce [per Gesù] la traduzione "adorare" si deve comprendere che tale adorazione è "relativa"»,  $^{1056}$  e che «è chiaro, quindi, che il verbo προσκυνέω, reso "adorare" in alcune

<sup>&</sup>lt;sup>1050</sup> Zanichelli-Romizi, 1071

<sup>&</sup>lt;sup>1051</sup> Rocci, 1597

<sup>1052</sup> GIMontanari, 1824

<sup>1053</sup> Liddell e Scott, 1101

<sup>1054</sup> Buzzetti, 137

<sup>1055</sup> Cfr. DCBNT, 1401

<sup>&</sup>lt;sup>1056</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 518

traduzioni della Bibbia, non è usato esclusivamente per indicare il tipo di adorazione che aspetta a Dio»<sup>1057</sup>

Per esempio in *Mt* 4,10, *At* 8,27, *Ap* 4,10, 7,11; 11,16 il verbo προσκυνέω riferito al Padre è sempre tradotto *adorare*, come anche in *Mt* 4,9; *Lc* 4,7, e *At* 7,43; 13,4; *Ap* 22,8 dove ci si riferisce a Satana, agli idoli o agli angeli (sotto il verbo προσκυνέω la KIT nell'interlineare inglese scrive sempre worship – *adorare*); è tradotto invece rendere omaggio in *Mt* 2,2, 2,11, 8,2, 28,9, 9,18, 14,33, 15,25, 20,20, 28,17, in *Mc* 5,6, in Lc 24, 51-52 e in *Gv* 9,38 dove προσκυνέω è riferito a Gesù. (προσκυνέω in questi altri casi è sempre tradotto con l'inglese *to do obeisance* – rendere omaggio). Insomma, Gesù non può essere adorato!

Vorrei ricordare che quando si trattava di tradurre la parola ebraica *nephes*, passibile di svariati e assortiti significati, per giustificare la NM che rendeva sempre con l'italiano *anima*, Felice ha scritto:

«Si è mantenuta l'uniformità di versione assegnando un significato a ciascuna parola principale...", e questo è proprio quello che i traduttori della TNM hanno fatto. I traduttori della TNM, secondo il principio sopra enunciato, hanno reso coerentemente un termine in lingua originale, se possibile, sempre con un unico equivalente italiano: essendo una traduzione letterale rivolta allo studio, l'uniformità di traduzione della stessa parola facilità l'approfondimento comparato di termini e concetti biblici e non confonde il lettore»<sup>1058</sup>

Perché allora i traduttori della NM non hanno seguito questo principio mantenendo lo stesso criterio di traduzione per il verbo προσκυνέω?

È oltresì curioso ciò che si legge in uno scritto di Russel, fondatore dei TdG, a commento proprio di Eb 1,6:

«Poiché Geova Dio regna come re per mezzo di Sion... chiunque lo voglia adorare, deve anche adorare e prostrarsi davanti al principale rappresentante di Geova, cioè Gesù Cristo, il Suo Coreggente sul Trono della Teocrazia. Gli angeli santi ubbidirono lietamente al comando divino e dimostrarono la loro adorazione del nuovo Re di Geova e la loro sottomissione a lui» 1059

È solo nel 1983 che inizia a delinearsi una differente visione del problema: «In Ebrei 1,6 il verbo "proskynèo" può significare adorare Geova mediante o per mezzo del Suo principale rappresentante Gesù suo Figlio»; <sup>1060</sup> se fino al 1945 Gesù doveva essere adorato insieme al Padre, nel 1983 si poteva "adorare Dio per mezzo di Gesù", riservandogli una adorazione indiretta (o relativa proprio come dice Felice), fino ad arrivare al 1986 dove si può solo "rendere omaggio a Cristo".

Ma addirittura, già nel 1949, in pieno permesso di adorazione indiretta o relativa a Cristo, si leggeva giusto il contrario:

«L'onore relativo reso a Dio, per mezzo di un angelo, fu riprovato con queste parole: "Guardati dal farlo: adora Dio"»<sup>1061</sup>, e «Proibito inchinarsi in adorazione dinanzi a uomini o anche angeli come rappresentanti di Dio»<sup>1062</sup>

Contraddizioni del genere la dicono lunga sull'attendibilità scientifica e biblica dei TdG. Ancor più

<sup>&</sup>lt;sup>1057</sup> *Idem*, 519

<sup>&</sup>lt;sup>1058</sup> *Idem*, 111

<sup>&</sup>lt;sup>1059</sup> Torre di Guardia, 15/10/1945

<sup>1060</sup> *Idem*, 1/8/1983

<sup>1061</sup> Sia Dio riconosciuto verace, edizione italiana 1949, 136

<sup>&</sup>lt;sup>1062</sup> Accertatevi di ogni cosa, edizione italiana 1974, 232

interessante è l'excursus storico del verbo προσκυνέω e la sua lenta metamorfosi, dalle prime apparizioni nelle loro diverse pubblicazioni fino all'attuale versione della NM.

Per desiderio del presidente Nathan H. Knorr, i *TdG* poterono usufruire di una loro propria traduzione della Bibbia che cominciò ad apparire dal 1950 al 1960 in sei distinti volumi.

Nella prima edizione del 1950, chiaramente in inglese, in *Eb* 1,6 **(A)** si legge *worship*: è il verbo *adorare*:

<sup>6</sup> But when he again brings his Firstborn into the inhabited earth, he says: "And let all God's angels worship him." Also with reference to

NW '50: Eb 1, 6

A

Nella traduzione italiana del 1963 e in quella successiva del '67 (**B**) troviamo ancora *adorare*, e il verbo greco è sempre *proskynèo*.

E di nuovo: "To gli sarò padre, ed egli mi sarà figlio"? 6 Ma quando egli introduce di nuovo il suo Primogenito sulla terra abitata, dice: "E tutti gli angeli di Dio lo adorino".

NM' 67: Eb 1, 6 B

È in questa edizione che per l'ultima volta apparve il verbo *adorare*, poiché in seguito la *WT*, incalzata dalle richieste di spiegazioni a riguardo, iniziò piano piano a far credere che i due vocaboli in questione *adorare* e *rendere omaggio* vogliano sostanzialmente dire la stessa cosa, siano sinonimi. Stampato il testo critico interlineare del Nuovo Testamento (KIT) ed. 1969 (C), in Eb 1,6 si nota un'apparente e innocua stranezza: nella parte letterale sotto il greco προσκυνησάτωσαν c'è la traduzione inglese "rendano omaggio" (*let do obeisance toward*), mentre nella traduzione inglese corrente viene conservato ancora *lo adorino* (*worship*); è il tentativo di far apparire che *rendere omaggio* e *adorare* siano traduzioni equivalenti del verbo προσκυνέω:

965

προσκυνησάτωσαν αὐτῷ πάντες άγγελοι let all God's angels worship him."

θεοῦ.
or God.

HEBREWS 1: 7—13

άγγελοι let all God's angels worship him."

7 Also, with referINTERLINEAR '69: Eb 1, 6

La KIT del 1985 (**D**) poi completa l'operazione: sotto προσκυνησάτωσαν si conserva *rendere omaggio* - let to obeisance toward - (come nella KIT del 69), ma nella colonna a fianco sparisce *worship* (adorare) e al suo posto si legge *rendere omaggio* - do obeisance to - .

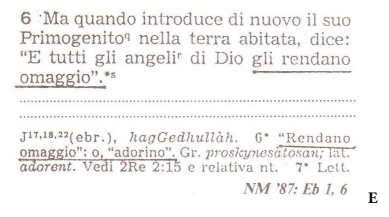
προσκυνησάτωσαν αὐτῷ πάντες άγγελοι let all God's angels do obeisance to him."

θεοῦ. of God.

ΠΕΤΕΙΙΝΕΑΡ '85: Eb 1, 6

D

Si è arrivati così dopo circa 16 anni a cocludere che *adorare* e *rendere omaggio* siano la stessa cosa. Ma non finisce qui: ci mancava la "ciliegina sulla torta" che è apparsa nel 1987, anno della stampa dell'attuale edizione della *NM* (E); mentre nel testo in *Eb* 1,6 si legge *rendere omaggio*, in nota con un apposito asterisco e una mossa arbitraria se ne stabilisce l'equivalenza lessicale con il verbo *adorare*.



Torniamo ora al libro. Felice citando il Nolli, fa notare che mentre nell'episodio dei magi <sup>1063</sup> in *Mt* 2,2 προσκυνῆσαι è reso *adorarlo*, in 2,8 e 11 si legge *rendere omaggio*; risulta chiara, continua Felice, la differente qualità dell'adorazione a seconda delle persone e dei contesti. È vero che l'adorazione in riferimento a Dio e quella in riferimento a Gesù Cristo hanno intrapreso strade diverse nel loro evolversi, ma in conclusione hanno trovato una sostanziale equivalenza. Ecco perché tutte le versioni bibliche hanno *adorare*, *prostrarsi*, ma nessuna il semplice *rendere omaggio*.

Questo passaggio è spiegato bene nel dizionario: «**ADORAZIONE**... *a)* l'a. è riferita anzitutto a Dio... È il riconoscimento del sovrano potere, dell'infinita maestà di Dio.

b) Riferita a Gesù Cristo durante al sua vita terrena, l'a. non può sempre essere intesa come un aperto riconoscimento della Divinità: giacchè ci fu un progresso verso la fede piena a Gesù, Messia e vero Dio. I Magi orientali si prostrarono davanti al bambino Gesù rendendogli un omaggio che può non comprendere il riconoscimento della divinità. Ancor di più il gesto del re Erode poteva benissimo fermarsi al semplice ossequio. Il lebbroso si prostra ed esterna la sua venerazione per Gesù taumaturgo, Giairo, in un atteggiamento riverenziale abituale supplica la guarigione della figlia, e altri numerosi casi. Ma il cieco nato, per esempio, riacquistata la luce degli occhi, accompagna il suo atto di fede con l'adorazione che supera qui la semplice finalità ossequiosa. Un riconoscimento chiaramente cosciente della divinità di Gesù è presente nell'adorazione delle donne reduci dal sepolcro dopo la Resurrezione (Mt 28,9), quelle degli apostoli in Galilea (Mt 28,17) e dopo l'Ascensione (Lc 24,52). Adorazione piena, come al Padre, è ovunque riconosciuta e tributata a Gesù

 $<sup>^{1063}</sup>$  Il termine προσκυνέω, per altro, evoca la fede della Chiesa, ed è in questo senso che esso è riferito al Bambino cui rendono onore i magi, prostrati in adorazione del Messia (*cfr.* A. Mello, *Evangelo secondo Matteo*, Edizioni Qiqajon, Magnano 1995, 66).

negli Atti e nelle lettere di San Paolo (Fil 2,5-11; At 7,55s.; 59s.)»1064

«L'applicazione fatta dal nostro scrittore ha il proprio fondamento nella trad. gr. dei Settanta: nell'originale ebr. sono piuttosto gli idoli piegati all'adorazione di Jahve» 1065

*«p)* Dt 32,43 gr., appoggiato da un testo ebraico trovato a Qumran. Il pronome lo è riferito nell'originale a Dio stesso in occasione del suo intervento finale. L'autore lo intende del Figlio, a cui Dio ha affidato il compito di questo intervento» 1066

«Come si vede, nel Salmo si parla di Iahwèh e non di Cristo, che così viene posto dal nostro autore sullo stesso piano di Iahwèh» 1067

«In *Ebr.* 1,6 (cit. di *Deut.* 32,43 LXX) si pone in risalto la posizione del Figlio di Dio al di sopra di tutte le creature. Adorandolo, gli angeli gli tributano un onore divino» 1068

«6 dice: Sal. 97,7. Il salmo inneggia a Dio che viene a stabilire (o rivendicare) il suo regno sul mondo. L'A. lo applica alla venuta (sia la prima, sia la seconda) di Gesù Cristo» 1069

«Nuovo nel N.T. è il fatto che accanto a Dio come destinatario della proskynesis adorante sta ora in primo luogo il Cristo innalzato (come risulta in modo particolarmente chiaro, ad es., in Apoc. 5,13s.; Lc. 24,52)... Nel N.T. il προσκυνεῦν è riservato a Dio e all'Agnello... Nell'Apoc. l'uso di προσκυνέω ha due punti centrali: l'adorazione di Dio e dell'Agnello nella liturgia celeste (4,10; 5,14; 7,11; 11,16; 19,4)»<sup>1070</sup>

La NM in *Ap.* 5,13s, ha tradotto proprio così:

«"A Colui che siede sul trono e all'Agnello siano la benedizione e l'onore e la gloria e il potere per i secoli dei secoli". E le quattro creature viventi dissero: "Amen!" e gli anziani caddero e adorarono».

È bene ricordare che nel NT esiste il verbo προσπίπτω (prospiptō), prosternarsi, prostrarsi, cadere ai piedi di, che diversamente da προσκυνέω, non è usato come termine tecnico per esprimere l'atto della preghiera e dell'adorazione, bensì designa turbamento oppure improvviso sbigottimento o costernazione. Ricorre 8 volte e precisamente in Mc 3,11; 5,33; 7, 25; Lc 5,8; 8,47; 8,28; Mt 7,25 e At 16,29.<sup>1071</sup>

In tutti questi casi la KIT rende  $\pi\rho\sigma\sigma\pi$ i $\pi\tau\omega$  con l'inglese to fall, cadere, abbassarsi, crollare, scendere.

<sup>1065</sup> GA3, 6, 666

<sup>&</sup>lt;sup>1064</sup> DBS, 10

<sup>&</sup>lt;sup>1066</sup> TOB, 2777

<sup>1067</sup> Settimio Cipriani, Le Lettere di San Paolo..., 747

<sup>&</sup>lt;sup>1068</sup> DENT II, 1163

<sup>&</sup>lt;sup>1069</sup> PIB, 2199

<sup>&</sup>lt;sup>1070</sup> DENT II, 1163

<sup>&</sup>lt;sup>1071</sup> Cfr DENT, 1166

Di seguito segue una tabella esemplificativa delle diverse rese di προσκυνέω:

## RIFERITO AL PADRE

Mt 4,10 «Allora Gesù gli disse: "va via, Satana! Poichè e scritto: "Devi **adorare** (προσκυνήσεις) Geova il tuo Dio»

At 8,27 «Egli era venuto a Gerusalemme ad adorare (προσκυνήσων)

*Ap* 7,11 «E tutti gli angeli...**adorarono** (προσεκύνησαν) Dio»

Ap 4,10 «I ventiquattro anziani...adorarono (προσκυνήσουσιν) Colui che vive per i secoli dei secoli»

Gv 4,21 «Gesù le disse: "Credimi donna...adorerete (προσκυνήσετε) il Padre"»

## RIFERITO A SATANA

Mt 4,9 «E (il diavolo) gli disse: "Ti darò tutte queste cose se ti prostri e mi fai un atto di adorazione (προσκυνήσης)"»

Lc 4,7 «Se perciò fai un atto di **adorazione** (προσκυνήσης) davanti a me, sarà tutta tua»

### RIFERITO AGLI IDOLI

At 7,43 «Ma avete portato la tenda di Moloc e la stella del dio Refan, le figure che avete fatto per adorarle (προσκυνε $\hat{\imath}$ ν) »

### RIFERITO A CRISTO

Mt 2,2 «Poichè vedemmo la sua stella quando eravamo in oriente e siamo venuti a **rendergli omaggio** (προσκυνῆσαι) »

*Mt* 2,11 «Ed entrati nella casa videro il fanciullo con sua madre Maria, e prostratisi, gli **resero omaggio** (προσεκύνησαν) »

Mt 28,9 «Ed ecco Gesù andò loro incontro e disse: "Buon giorno!". Esse si accostarono e, presolo ai piedi, gli resero omaggio (προσεκύνησαν) »

Mt 28,17 «...e, vedutolo, resero omaggio (προσ∈κύνησαν) »

Lc 24,51 «Mentre li benediceva si separò da loro ed era portato su nel cielo. Ed essi gli **resero omaggio** (προσκυνήσαντες) »

Gv 9,38 «Quindi egli disse: "Ripongo fede in lui, Signore". E gli **rese omaggio** (προσεκύνησεν) »

Mt 2,8 «"Andate e fate un'attenta ricerca del bambino,...affinchè anch'io vada a **rendergli omaggio** (προσκυνήσω) »

*Mt* 8,2 «Ed ecco, si appressò un lebbroso e gli **rendeva omaggio** (προσεκύνει)»

*Mt* 15,25 «Quando la donna venne gli **rendeva omaggio** (προσεκύνει)»

Mc 5,6 «Ma, scorto di lontano Gesù, corse (l'indemoniato) a **rendergli omaggio** (προσεκύνησεν)»

#### **EBREI 1.8**

Ma riguardo al Figlio: "Dio è il tuo trono per i secoli dei secoli, e [lo] scettro del tuo regno è lo scettro di rettitudine (NM)

Il tuo trono o Dio TOB, NIV, LB, GL, GA3, GCC, TILC, NA, NR, CEI, TOB, NVP, RI, ND, BLM, RL, IBE, CON, TIV, SBT, SBTI, IDO, PIB, SBA, SBS, UTET, MA, BPM, ED Il tuo trono per volontà di Dio BED 1072 Il tuo trono è di Dio BI

Nella particolare visione veterotestamentaria del titolo di *Dio* applicato, in questo caso, al re con tutti gli annessi e connessi del caso, l'autore della lettera agli Ebrei (1,8-9), lo dice invece del Figlio, riprendendo proprio questo salmo. Ciò che conta, dunque, non sono le tipiche letture e interpretazioni anticotestamentarie che formano il substrato teologico di partenza (dove invece Felice sembra soffermarsi e perdersi), quanto piuttosto l'applicazione e il riferimento a Cristo.

È uno dei testi rimasto inalterato anche nella nuova traduzione CEI<sup>08</sup> per molteplici motivi che qui non si considerano. Nell'espressione "Il tuo trono *o Dio*, dura per sempre", l'ebraico *'elohim* poteva essere reso anche con "*o divino*" col significato "Il tuo trono, *come quello di un dio*, dura per sempre", riferendosi così a un discendente davidico con caratteristiche messianiche. Il greco ha tradotto con *o theós* e come tale il passo è citato in *Eb* 1,8 nel contesto di una interpretazione cristologica. <sup>1073</sup>

Sintomatica in questo senso una considerazione dello stesso Felice che manifesta un'equivoco di fondo: «Ebrei 1:8 è una citazione del Salmo 45:6, che in origine era rivolto ad un re umano. Sicuramente, lo scrittore non pensava che quel re umano fosse Dio. Infatti, la CON traduce: "Il tuo trono è reso eterno da Dio"»<sup>1074</sup>

È ovvio che con la citazione del salmo non si vuole far credere che il re sia 'Dio'. Bastava leggere la stessa nota della CON al *Sal* 45,6 puntualmente tralasciata da Felice, per avere una visione più completa:

«7 *Da Dio*: abbiamo preferito questa traduzione, benché altri prendano "Eloim, Dio" in senso vocativo, attribuendo tale titolo al Re-Messia, nel modo comune agli orientali per i quali i re, i principi e i giudici sono chiamati "dèi" tenendo il suo posto sulla terra. Sarebbe un'altra conferma dell'interpretazione messianica del salmo» <sup>1075</sup>

Infatti in Eb 1,8 la stessa CON traduce: «del Figlio dice: "il tuo trono, o Dio, è eterno».

«8s. Cfr. Sal. 45,7s. A tutto il salmo era riconosciuto un valore messianico, almeno indiretto, dall'esegesi rabbinica e cristiana. Il misterioso personaggio ivi ricordato riceve il titolo di *Dio* e il suo regno viene dichiarato eterno. C'è anche qui una differenza tra il testo ebraico e la trad. gr. usata dall'A., ma non ne soffre la sostanza dell'applicazione al Figlio, dichiarato Dio»<sup>1076</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1072</sup> Il rabbino ebreo Disegni pur rendendo una diversa versione, tuttavia segnala anche l'interpretazione messianica «Lodi ad un re ed alla sua sposa, di origine straniera, probabilmente in occasione delle loro nozze. Vi è chi vede nel salmo un'allusione al Messia» (BED, 35)

<sup>&</sup>lt;sup>1073</sup> Cfr. LA SACRA BIBBIA DELLA CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA IN NUOVA EDIZIONE (2008). FINALITA E CARATTERISTICHE DI UNA REVISIONE (a cura dell'UFFICIO LITURGICO NAZIONALE), 41

<sup>&</sup>lt;sup>1074</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 522

<sup>&</sup>lt;sup>1075</sup> CON, 753

<sup>&</sup>lt;sup>1076</sup> GA3, 666

«Sal 45,7. Formula d'intronizzazione. Al re è rivolto l'appellativo *elohim*: dio. Questa denominazione, riferita a Cristo, assume una pienezza inaudita, dato che non si tratta più di intronizzazione terrestre, bensì celeste» <sup>1077</sup>

«È chiaro che la lettera agli *Ebrei*, accettando la versione greca, intende affermare, oltre alla regalità del Messia, la sua "divinità", andando così al di là della pura lettera del testo ebraico che, se anche interpella il Messia come "Elohim" = Dio (*Sal.* 45,7, *Ebr.* 1,8), intende solo affermare l'origine divina della sua regalità con l'ampollosità propria dello stile orientale, ma non certamente la divinità del re davidico (cfr. *Sal.* 45,3.8). Nel testo greco dunque è più evidente la interpretazione messianica del *Salmo*»<sup>1078</sup>

Anche la citazione di Felice del GCB "nasconde" un' importante considerazione:

- o «"Il fatto che gli venga attribuito il nome <Dio» non ha alcun significato particolare; il salmo l'aveva già applicato al re ebraico a cui era indirizzato". Raymond E. Brown, Joseph Fitzmier, Roland E. Murphy (edd.), *Grande Commentario Biblico*, Editrice Queriniana, Brescia 1973» <sup>1079</sup>
- «Il fatto che gli venga attribuito il nome «Dio» non ha alcun significato particolare; il salmo l'aveva già applicato al re ebraico a cui era indirizzato. Indubbiamente l'autore di *Eb* vide nel nome qualcosa di più del senso intese dallo stile di corte del testo originale, ma <u>la sua interpretazione va legata a quanto egli ha già detto a proposito del Figlio preesistente</u>... ciò che intende qui l'autore è <u>il dominio eterno del Figlio</u> quale risultato della sua intronizzazione messianica» <sup>1080</sup>

Dalla citazione integrale ci si chiede come sia possibile sostenere, come dice Felice, che *l'attribuzione* del nome 'Dio' per Gesù non abbia alcun significato particolare, quando poi, tra l'altro, questo riferimento è da legare a quanto si è già detto a proposito del Figlio preesistente.

Altro discorso semmai è quello di evidenziare che tuttavia il titolo forte di *theòs* (dio), al vocativo dato a Gesù con la citazione di questo salmo, non va letto in chiave di *pre-esistenza* (essendo appunto il salmo 45 un salmo di intronizzazione regale, dove il titolo divino viene dato al davidide re di Gerusalemme secondo una titolatura aulica orientale che enfatizza soltanto la dignità regale), ma la sua attribuzione a Gesù rientra nella celebrazione della sua identità di Risorto glorificato, analogamente a *Col* 2,9 ("In Cristo abita corporalmente tutta la pienezza della divinità"). <sup>1081</sup>

«Il tuo trono, o Dio: con la LXX che vede nella parola 'elōhîm un vocativo che qualifica il re; questo titolo protocollare è infatti applicato al Messia (Is 9,5) come ai capi e ai giudici,... a Mosè... e alla casa di Davide» 1082

«Altro motivo della superiorità di Cristo sugli Angeli: egli è il "creatore" (v. 10)... Anche qui la citazione è fatta dai Settanta, che però non hanno nessuna diversità sostanziale dal testo ebraico. Si noti solo che quanto nel *Sal.* 102 è detto di Iahwèh, qui di nuovo, è applicato direttamente a Cristo, con ovvio riferimento a 1,2: "Per mezzo del quale ha fatto anche i secoli"»<sup>1083</sup>

«L'elemento più "forte" per il lettore occidentale è in quell'apostrofe 'elōhîm, "Dio", indirizzato non

<sup>&</sup>lt;sup>1077</sup> TOB, s), 2777

<sup>1078</sup> Settimio Cipriani..., 748

<sup>&</sup>lt;sup>1079</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 521

<sup>&</sup>lt;sup>1080</sup> GCB, 1327

<sup>1081</sup> Cfr. Romano Penna, I RITRATTI ORIGINALI DI GESÙ IL CRISTO II..., 276

<sup>1082</sup> BG,08 1259

<sup>&</sup>lt;sup>1083</sup> *Idem* 

- a Jahweh bensì al consacrato di Jahweh, come hanno inteso anche le antiche versioni... Con questa costatazione legata alla teologia regale di Israele cadono tutte le manovre esegetiche eufemistiche, desiderose di rendere meno impudica questa invocazione indirizzata al sovrano. Eccone qualche esempio.
- Alle origini il testo aveva *jihjeh*, cioè il verbo "essere": "il tuo trono sarà (durerà, sussisterà) per sempre". In seguito si confuse il verbo con il tetragramma sacro *Jhwh* e il testo divenne: "il tuo trono, o Jahweh, per sempre!". Trattandosi di un salmo inserito nella collezione elohista, si corresse Jahweh con 'Elohîm e si ebbe l'attuale testo…
- "Il tuo trono è divino (lett. come il trono di Dio)": questa soluzione... si rivela grammaticalmente impossibile.
- Altrettanto impossibile, ma a livello teologico e ideologico, è la proposta di Westcott, sostanzialmente rigettata da tutta la critica degli ultimi 100 anni: "Il tuo trono è Dio", cioè si fonda su Dio come su roccia e sicurezza. Si tratterebbe, però, di una metafora troppo audace e quasi blasfema (l'uomo che siede su Dio). [vedi la NM]
- Improbabile è anche l'aggiunta di un verbo come *hekîn*, "ha reso stabile": "il tuo trono Dio ha reso stabile" tuo trono Dio ha reso stabile" tuo trono Dio ha reso stabile".

### **EBREI 1,10**

E: "Tu in principio, **Signore**, ponesti le fondamenta della terra e i cieli sono [le] opere delle tue mani (NM)

Credo non si potesse rendere meglio il senso e il significato di *Eb* 1,10 di come ha fatto la BLM: «Dio parlò di nuovo di Gesù, quando disse: "Tu, Signore, da principio hai creato la terra…"».

Dio parla del proprio Figlio Gesù chiamandolo e riconoscendolo come se stesso, cioè "Signore" creatore dell'universo: questo è, nello stesso tempo, il disarmante e sconcertante messaggio che l'autore di Ebrei vuole lasciarci: *ciò che Dio è, lo è anche il Figlio*; e questo non significa che Dio e il Figlio siano una stessa persona (Felice erroneamente pensa che i trinitari intendano questo), ma *una cosa sola*, come *Gv* 10,30.

«Nel testo ebraico il salmista si rivolge a Dio che, creatore d'ogni cosa, permane immutabile mentre ogni cosa si muta e decade. Ciò che il salmo dice a Dio, è qui detto al *Figlio* (perché continua tutt'ora l'avversativa del vers. 8: *ma del Figlio ecc.*)»<sup>1085</sup>

« $Tu\ o\ Signore$ : sono affermate del Figlio la creazione del mondo e l'eternità, che nel Salmo erano dette di Dio» $^{1086}$ 

«Il Sal. 102,26ss. fa risaltare efficacemente la superiorità del Figlio rispetto al creato, che è opera della mani di lui. I cieli stessi finiranno come veste consumata che si getta via. Il Figlio resterà immutabile, eterno. Gli attributi che nel Salmo sono riferiti a Dio creatore sono qui trasferiti al Figlio. L'A. è favorito dalla trad. gr. dei Settanta che introduce nel v. 26 il vocativo "Signore", titolo dato a Cristo

<sup>1084</sup> Gianfranco Ravasi, Il Libro dei Salmi I°..., 811-812

<sup>1085</sup> Giuseppe Ricciotti, Le lettere di San Paolo..., 511-512

<sup>1086</sup> Parola di Dio, Le Lettere di San Paolo..., 1079

fin dall'inizio della predicazione apostolica (Atti 1,21; 2,36 ecc.).» 1087

«I vv. 26-28 sono entrati anche in quella sofisticata costruzione letteraria omiletica che è la lettera agli Ebrei, ove il testo salmico è applicato al Cristo (1,10-12)... Ciò che l'originale attribuiva a Jahweh ora è trasferito al Cristo... Per lo scrittore cristiano Cristo viene opposto al mondo che perisce in quanto egli è Dio; ma, anche, Cristo viene opposto al mondo che perisce in quanto la sua umanità è gloriosa e risorta (cf. Eb 12,26-28).»<sup>1088</sup>

«In Eb su 16 occorrenze di *Kyrios* ben 12 sono connesse con altrettante citazioni dell'AT o rimandi ad esso; solo le altre 4 hanno chiaro valore cristologico (cfr. 2,3; 7,14; 12,14; 13,20). Tuttavia, anche in 1,10, dove si cita il Sal 102,26 ("Tu, Signore, da principio hai fondato la terra e opera delle tue mani sono i cieli"), il riferimento a motivo del contesto è cristologico!»<sup>1089</sup>

«A proposito di questo versetto è interessante ciò che possiamo andare a leggere nel libro "Ragioniamo facendo uso delle scritture" a pagina 412. Qui viene evidenziato: "Perché Ebrei 1:10-12 cita Salmo 102:25-27 e lo applica al Figlio, quando il salmo dice che è rivolto a Dio? Perché il Figlio è colui *mediante il quale* Dio compì le opere creative descritte dal salmista. (Vedi Colossesi 1:15,16; Proverbi 8:22, 27-30). Si noti che in Ebrei 1:5 b si cita 2 Samuele 7:14 e lo si applica al Figlio di Dio. Sebbene quel passo si applicasse inizialmente a Salomone, la successiva applicazione a Gesù Cristo non significa che Salomone e Gesù siano la stessa persona. Gesù è "più grande di Salomone" e compie un'opera prefigurata da Salomone. - Luca 11:31"»<sup>1090</sup> (sottolineature mie)

Anche in questo caso è proprio interessante, come dice Felice, notare ancora l'errato presupposto di fondo dei TdG che si è già trovato in diversi altri passi: l'applicare a Cristo il titolo 'dio' o un salmo inizialmente rivolto a Dio, non significa, come crede erroneamente Felice, fare di Cristo e di Dio la stessa persona, ma equiparali allo stesso livello.

#### EBREI 11,13-16

13Nella fede morirono tutti questi, benché non ottenessero [l'adempimento del] le promesse, ma le videro da lontano e le salutarono e dichiararono pubblicamente di essere estranei e residenti temporanei nel paese. 14Poiché quelli che dicono tali cose mostrano di cercare ardentemente un luogo loro proprio. 15Eppure, se in realtà avessero continuato a ricordare quel [luogo] dal quale erano usciti, avrebbero avuto l'opportunità di ritornarvi. 16Ma ora aspirano a un [luogo] migliore, cioè uno che appartiene al cielo. Quindi Dio non si vergogna di loro, di essere chiamato loro Dio, poiché ha preparato per loro una città (NM)

Nei versetti 8-12 che precedono «Si esalta la fede eroica di Abramo, la cui figura domina tutto il quadro, anche nei versetti seguenti (17-19). Egli ebbe fede sia quando "obbedì" alla voce di Dio che lo invitava a lasciare la patria per andare nella terra di Canaan (v. 8), sia quando abitò nella "terra" promessa come uno "straniero" qualunque a cui essa non apparteneva, "vivendo sotto le tende" alla

<sup>&</sup>lt;sup>1087</sup> GA3, 10-12, 666

<sup>1088</sup> Gianfranco Ravasi, Il Libro dei Salmi III°..., 49-50

<sup>1089</sup> Romano Penna, I RITRATTI ORIGINALI DI GESÙ IL CRISTO II..., 276

<sup>&</sup>lt;sup>1090</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 523-524

maniera dei nomadi, come più tardi faranno anche Isacco e Giacobbe (v. 9: cfr. *Gen.* 12,1.4; 23,4; 26,3; 35,12). Con questo atteggiamento di marcia e quasi di "pellegrinaggio" (cfr. v. 13) egli voleva dimostrare che era "in attesa" della "città" vera, dalle "salde fondamenta", costruita da Dio stesso (v. 10): la Gerusalemme celeste (cfr. v. 16; 12,22; 13,14; *Gal.* 4,26; *Apoc.* 3,12). L'attesa di Abramo va oltre la stessa ricerca della "terra" che Dio gli ha promesso. Questo pensiero sarà sviluppato più ampiamente tra poco (v. 13-16)»<sup>1091</sup>

Dall'analisi delle bibbie in mio possesso non ne ho trovata una che rendesse  $\gamma \hat{\eta} \varsigma$  con *paese*, ma tutte *terra*. Felice, delle circa ottocento bibbie di cui dice di disporre, riporta solo tre versioni nel riquadro, due delle quali – ED e Traducciòn Interconfessional (1986) - rendono *paese*, mentre la RO riporta il generico *land*, *terra*, *terreno*, *paese*, *patria*, *suolo*, *regione*, come l'ED che rende *terra* (*the eart* e *land*). Anche la stessa KIT nella parte letterale rende con *the earth*, *terra*, *mondo*, *globo*. Ad ogni modo, anche se non è questo il centro della questione, qui  $\gamma \hat{\eta} \varsigma$  è inteso il luogo fisico, la terra dove abitavano gli Ebrei. "Paese" (TILC e altri) o "terra della promessa" (CEI, GA3 e altri) sono traduzioni equivalenti.

«**TERRA**... 2. NT... **contrada**, **regione**... **paese** abitato da uno specifico popolo... in part. da Israele (... *Eb* 11,9...)»<sup>1092</sup>

Quanto a πατρίδα reso dalla NM con "luogo loro proprio" si legge:

«πατρίς, ίδος... patria, città paterna, villaggio natio... In Ebr. 11,14 si trova nella ricapitolazione della pericope 11, 3-12 (i primi sette testimoni della fede). Nel v. 14 il termine πατρίς è usato nel senso di patria. L'autore di Ebr. vuol dimostrare che il raggiungimento della "πατρίς celeste", a cui gli antichi padri aspiravano (cfr. v. 16), si ha solo nell'azione salvifica di Cristo» 1093

«πατρίς,... patria; città o villaggio di origine» 1094

«Quegli uomini vissero nella terra di Canaan come ospiti e stranieri, come esiliati dalla loro vera patria. La città o la patria che essi cercavano era la città celeste che Dio aveva preparata per essi. Se non fosse stato così - se non avessero visto la loro vita nella luce della fede - avrebbero approfittato della possibilità di tornare nella loro patria, la Mesopotamia. Il fatto che non abbiano cercato di tornare nella loro patria terrena, dimostra che pensavano a un'altra, grazie alla quale vedevano giustificata la loro vita. I patriarchi agirono in quel modo per il desiderio d'una patria che è al di là del mondo visibile. Non tornarono in Mesopotamia, la loro patria terrena, perché pensavano alla città che Dio aveva loro preparata... I patriarchi trovarono la loro patria in Dio... Essi, quindi, appartenevano alla patria celeste, nella quale avranno il loro riposo definitivo» 1095

Credo che solo il fatto di rendere ἐπουράνιος "uno che appartiene al cielo", sia già segno di poca chiarezza e inaffidabilità della versione NM: che cosa significa? Di chi si parla? A quale "luogo" si fa riferimento, visto che tra l'altro è tra parentesi quadre, ad indicare che non esiste nell'originale? Anche la citazione "Cielo" riportata da Felice è incompleta, molto imprecisa e superficiale. Essa è estrapolata all'inizio della voce οὐρανὸς nelle sue accezioni più generali:

<sup>1091</sup> Settimio Cipriani..., 810-811

<sup>&</sup>lt;sup>1092</sup> LTB, 275

<sup>&</sup>lt;sup>1093</sup> DENT II, 856

<sup>1094</sup> Buzzetti, 123

<sup>1095</sup> CBL, 1800

O - «**Cielo** "...ἐπουράνιος, epourànios... appartenente alla sfera celeste... epourànios significa... appartenente al cielo divino...". – Dizionario dei Concetti Biblici del Nuovo Testamento...»<sup>1096</sup>

Se andiamo a cercare nella stessa fonte citata da Felice quello che a noi interessa più specificatamente leggiamo:

• «Tanto la patria del popolo di Dio peregrinante (11,16) quanto la sua Gerusalemme, in quanto meta escatologica definitiva, sono *epourànios*, nel cielo (12,22)». <sup>1097</sup> Vedi tutto il discorso della città di Gerusalemme, immagine della città futura che qui e ora è solo l'ombra. <sup>1098</sup>

«ἐπουράνιος... celeste...b) L'apocalittica con ἐπουράνιος qualifica ciò che è sottratto agli occhi umani ma viene descritto da precedenti testi scritturistici... Questo è soprattutto il caso di Ebr. 8,5; 9,23, 11,16»<sup>1099</sup>

«13-16 L'autore inserisce una riflessione, in parte già anticipata (v. 10):... Essi [i patriarchi] non solo vissero nella fede, ma vi "morirono" (v. 13). Di fatti al momento della loro morte nessuna delle "promesse" fatte loro da Dio (possesso della Palestina, numerosa posterità ecc.), si era ancora realizzata. Finchè si vive, non è difficile credere e sperare; ma davanti alla morte ciò sembra impossibile. Anzi c'è di più: espressamente essi riconoscevano di essere "stranieri e pellegrini" nella loro stessa terra (v. 13), come documenta la Bibbia che tali li chiama più d'una volta (Sal. 39,13 ecc.). Per il fatto di riconoscersi "stranieri" nella stessa Palestina, venivano ad ammettere di essere alla ricerca di una "patria migliore" (vv. 14.16), che non era certamente la loro patria d'origine, cioè la Caldea; poiché, se con le espressioni sopra ricordate avessero voluto intendere la Caldea, avrebbero avuto tutto il tempo di ritornarvi (v. 15). E neppure era la stessa terra "promessa", in cui di fatti si riconoscevano come "stranieri" (v. 13). È dunque verso la patria "celeste" che essi anelavano con tutto il desiderio della loro anima; la "città" che Dio stesso aveva loro preparato (v. 16) e che di fatto li accoglierà al momento della loro morte. Non per nulla egli si fa chiamare il "loro Dio" appunto per designare questa intimità di vita a cui li invitava... Nella stessa condizione di "pellegrini", in cui si trovano i Patriarchi, l'autore vede dunque un inconscio anelito verso la "patria", la Gerusalemme "celeste" (v. 16)» 1100

È chiaro che tutto questo contrasta con la particolare visione che i *TdG* hanno del concetto di paradiso: un *giardino terrestre glorioso*, una *terra paradisiaca*. Eliminando infatti le due parole *patria* e *celeste* non si può che ingenerare confusione.<sup>1101</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1096</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 535

<sup>&</sup>lt;sup>1097</sup> DCBNT, 289

<sup>1098</sup> Cfr. Idem, 1328

<sup>1099</sup> DENT I, 1362-1363

<sup>1100</sup> Settimio Cipriani..., 811-812

<sup>1101</sup> Cfr. Potete vivere per sempre su una terra paradisiaca, 10-14; Svegliatevi!, 8/8/1976, 28

#### **1PIETRO 1,11**

Essi continuarono a investigare quale particolare periodo di tempo o quale sorta di [periodo di tempo] lo spirito che era in loro indicasse circa Cristo, quando rendeva anticipatamente testimonianza delle sofferenze per Cristo e delle glorie che le avrebbero seguite (NM)

| ποῖον  | καιρό  | ον ἐδήλ  | .ου τὸ           | ἐν αὐτοῖς | πνεῦμο  | Χριστοῦ                 | προ                        | ομαρτυρόμενον    |
|--------|--------|----------|------------------|-----------|---------|-------------------------|----------------------------|------------------|
| quale  | e temp | o manife | stava <b>l</b> o | o in loro | Spirito | di Cristo               | pretestimoniando           |                  |
| (was i | makin  | g) evid  | ent <b>th</b>    | e in them | spirit  | of Christ               | witnessing beforehand abou |                  |
| di t   | empo   | manife   | stava <b>1</b>   | o in essi | Spirito | di Cristo               | testimoniando in anticip   |                  |
| wath   | seaso  | n did p  | oint <b>th</b>   | e in them | spirit  | of Anointed,            | testifyng before           |                  |
| τὰ     | εἰς    | Χριστὸν  | παθήματ          | α καὶ     | τὰς     | μετὰ τα                 | ῦτα                        | δόξας·           |
| le     | a      | Cristo   | sofferen         | ze e      | le      | dopo quest              | e cose                     | glorie (IBE-TIV) |
| the    | into   | Christ   | sufferin         | g and     | the     | after these (things)    |                            | glories (KIT)    |
| -      | per    | Cristo   | le soffere       | nze e     | le c    | opo queste (sofferenze) |                            | glorie (IDO)     |
| the    | for    | Anointed | suffering        | gs, and   | the     | after these things      |                            | glorious (ED)    |

I profeti erano tesi verso un avvenire che, però, non potevano capire in che modo si sarebbe realizzato. Circa questo, Pietro qui fa un passo in avanti e ricorda come nei profeti dell'AT era già presente e operante lo Spirito di Cristo che ispirava l'opera dei profeti stessi i quali "indagavano" sui dolori, le sofferenze e le glorie del Messia. 1102

Come si vede, mentre il testo greco letterale e anche la KIT dice *lo in loro Spirito di Cristo pretestimoniando* (lo Spirito di Cristo che era in loro prediceva), la NM lo cambia in *lo spirito che era in loro indicasse circa Cristo*, intendendo con spirito la "forza attiva" del Padre, o allo spirito del profeta inteso semplicemente come "disposizione d'animo".

Non serve a nulla, se non a illudere il lettore, riportare in nota alla NM la lezione corretta "lo spirito di Cristo che era in loro indicasse", in quanto o la versione inglese marginale della KIT (che è quella della NM italiana) rispetta assolutamente il testo greco critico (come è giusto che sia e qui si conferma) limitandosi a sciogliere qualche discrasia linguistica dovuta al sistema dell'interlineare (ad es. Gv 14,14: "in the name of me" diventa "in my name"), oppure, in questioni di grande importanza dice polemicamente il contrario di quanto è scritto nell'interlineare inglese (come il nostro caso): infatti tradurre "lo Spirito di Cristo che era in loro prediceva" è sostanzialmente diverso da "lo spirito che era in loro indicasse circa Cristo".

#### Ecco come rendono le altre versioni:

lo Spirito di Cristo che era in loro, quando... BLM, IBE, CEI,<sup>71</sup> RL, GCC, GA3, NA, NR, ND, RI, TOB, CON, KIT, NIV, NAT, SBT, PIB, SBA, SBS, UTET, CEI<sup>08</sup>, MA, BPM, ED dallo Spirito di Cristo, che era in loro, e che SBTI

Così si esprime concordemente la critica; vedi J.Michl, Le lettere cattoliche, Morcelliana, Brescia 1968, 146; A.Chester – R.P. Martin, The Theology of the Letters of James, Peter, and Jude, Cambridge University Press, Cambridge 1994, 117-118; K.H. Schelkle, Le Lettere di Pietro. La Lettera di Giuda, Paideia, Brescia 1981, 92, che identifica lo "Spirito di Cristo" con il Cristo stesso "nella sua esistenza pneumatica, cioè pre-sarchica".

il tempo che lo Spirito di Cristo in anticipo testimoniava loro NVP lo Spirito di Cristo era già in loro e faceva conoscere TILC lo Spirito di Cristo che era in loro diceva loro di scrivere LB, GL lo Spirito di Cristo in essi manifestava IDO

Per quale motivo, se non per un pregiudizio teologico nei confronti di Cristo, la NM cambia il senso del testo e non segue la KIT?

Non credo, come in questo caso, ci sia nulla di più calzante che la famosa raccomandazione

«Ciò che noi come studenti biblici dovremmo volere è **quello che dice il testo greco originale**. Solo avendo questo basilare significato possiamo determinare se la Traduzione del Nuovo Mondo o qualsiasi altra traduzione della Bibbia è giusta o no»<sup>1103</sup>

*«lo Spirito di Cristo*: il ruolo dei profeti consisteva nell'annunziare il mistero del Cristo (v 10). La loro ispirazione è attribuita allo Spirito di Cristo (cf. 1Cor. 10,1-11+; Lc 24,27.44), come la predicazione degli apostoli (v 12). Così è messa in rilievo l'unità delle due alleanze»<sup>1104</sup>

«È degno d'essere notato il modo in cui Pietro si esprime: lo Spirito di Cristo era nei profeti, operava in essi e dava loro la conoscenza delle cose che annunziavano e che si sarebbero avverate nel futuro... Cristo non è una novità assolutamente nuova e radicale rispetto a tutto quello che avvenne prima della sua comparsa e a tutte le precedenti manifestazioni di Dio. Lo stesso Spirito che parlava in Cristo parlò anche attraverso i profeti dell'AT»<sup>1105</sup>

«11 I profeti erano tesi verso un avvenire che, però, non potevano discernere in che modo si sarebbe realizzato. L'evento illumina e conferma la profezia (cfr. 2Pt 1,19). *Lo Spirito*...: Si noti l'originalità di questa espressione: lo *Spirito* che ispirava i profeti era già lo Spirito di Cristo. Alcuni interpretano invece l'espressione *Spirito di Cristo* in un altro senso: lo Spirito che rivela Cristo»<sup>1106</sup>

«Qui Pietro attribuisce l'ispirazione profetica allo *Spirito di Cristo*, cioè a Cristo stesso preesistente e operante già nella storia del V.T. in quanto Dio (cfr. *1Cor.* 10,4-9). Tale idea, che si trova sviluppata nei primissimi scrittori cristiani, sottolinea la continuità e l'armonia dei due Testamenti» 1107

«Fin dall'inizio del suo scritto l'autore formula l'originale tesi, secondo cui già i profeti dell'antica alleanza erano condotti dallo Spirito di Cristo (cfr. 1,11: essi «cercavano di indagare quale o di qual sorta fosse il tempo a cui accennava lo Spirito di Cristo che era in loro, quando prediceva le sofferenze destinate a Cristo e le glorie che dovevano seguirle»). Si afferma così un'eccedenza di senso presente nelle profezie, che solo il cristiano può scoprire nell'ottica della fede pasquale (*Lc* 24,26-27) e che è dovuta a una pre-esistenza "pneumatica" di Cristo ispiratore (*cfr.* anche 1,20).

Il fatto che Cristo ispirasse i profeti dell'AT è un tema diffuso negli scritti subapostolici: *cfr.* Ignazio, *Ad Magn.* 8,2 («I santi profeti vissero secondo Gesù Cristo ... essendo ispirati dalla sua grazia»); *Barn.* 5,6 («I profeti, ricevuta la sua grazia, parlarono di lui«); Giustino, *I Apol.* 36,1 («Quando ascoltate le parole dei profeti, non dovete credere che siano dette da essi stessi mentre sono ispirati dal Verbo

<sup>1103</sup> Torre di Guardia 1/6/1970, 340

<sup>1104</sup> BG,<sup>71</sup> 2598

<sup>1105</sup> CBL, 1848-1849

<sup>&</sup>lt;sup>1106</sup> NAT, 599

<sup>&</sup>lt;sup>1107</sup> GA3, 11, 720

divino che li muove»); Dial. 34,2; 56,4. 98).

Si potrà discutere come intendere esattamente il sintagma «Spirito di Cristo» (lo Spirito che parlava di Cristo? lo Spirito rivelatosi poi in Cristo? Cristo stesso come Spirito? meglio: lo Spirito che è proprio di Cristo), ma si dovrà tenere conto del fatto che la formulazione all'origine è di conio paolino (cfr. Rm 8,9; [Gal 4,6;] Fil 1,19) ed esprime la connessione personale raggiunta da Gesù Cristo con lo Spirito Santo mediante la propria passione e risurrezione. La I Pt non avrebbe potuto esprimersi in questi termini, se non presupponesse la fede nel mistero pasquale e quindi nel fatto che solo con la Pasqua il Cristo giunse a disporre pienamente dello Spirito di Dio; non per nulla, del resto, l'affermazione in 1,11 fa riferimento alle sue "sofferenze" e alle sue "glorie" (quest'ultimo plurale, a meno di consideralo un "plurale d'intensità", potrebbe alludere alle fasi gloriose del Cristo: la risurrezione, l'ascensione, la sessione alla destra di Dio e la parusìa).

Comunque sia, secondo il nostro autore esiste dunque una continuità e una omogeneità tra le profezie d'Israele e il vangelo cristiano, dovute al fatto che lo stesso Cristo ne è l'anima segreta, sia come ispiratore sia come unico contenuto. Allora si spiega come mai *1Pt*, proprio nei brani citati, faccia tanto ricorso alle Scritture e da esse desuma lo stesso linguaggio cristologico fondamentale»<sup>1108</sup>

Dal basilare significato del testo greco critico e alla luce di questi dati, emerge così che "lo spirito di Cristo" che abitò nei profeti, ora, essendo stato effuso da Cristo stesso, abita negli apostoli, ed è lo stesso Spirito nel quale i credenti ritrovano l'unità con Dio, concetto esplicitato chiaramente al versetto successivo.<sup>1109</sup>

### **RIVELAZIONE 1,10**

Mediante **ispirazione** mi trovai nel giorno del Signore, e udii dietro di me una forte voce come quella di una tromba (NM)

Come si vede, tutte le interlineari seguono esattamente il testo greco, compresa la KIT, salvo poi a rendere l'inglese corrente della colonna a fianco "mediante ispirazione", allontanandosi così dal senso e dal significato del greco:

```
έγενόμην
               ἐν
                      πνεύματι
    Fui
               in
                    Spirito (IBE)
    Fui
                    spirito (TIV)
               in
I came to be
                     spirit (KIT)
               in
    Fui
                    spirito (IDO)
               in
   I was
                     spirit (ED)
               in
```

«In spirito... significa rapito in estasi (anche 4,2); sottraendosi alla realtà sensibile circostante, contempla e ode quanto Dio rivela» 1110

«s) Lett. Io fui nello Spirito; TOB: Afferrato dallo Spirito. Idem in 4,2» 1111

<sup>1108</sup> Cfr. Romano Penna, I RITRATTI ORIGINALI DI GESÙ IL CRISTO II..., 250

<sup>1109</sup> Cfr Valerio Polidori, LA BIBBIA DEI..., 163-165

<sup>1110</sup> GA3, 769

<sup>1111</sup> TOB, 2871

«fui in spirito (ἐν πνεύματι) = a un tratto andai in estasi (Vaccari)... il fenomeno dell'estasi-visione è un carisma soprannaturale e misterioso. Questo estatico rapimento di San Giovanni dovette essere del grado più sublime, in rapporto all'oggetto infinito della visione, Dio stesso, Signore dell'universo»  $^{1112}$ 

```
rapito in estasi GCC, NVP, CEI,<sup>71</sup> SBTI, PIB, BPM rapito in spirito IBE, RL, CON, GA3, UTET rapito dallo Spirito BLM, TOB, NR, CEI,<sup>08</sup> SBT e SBA (lett. fui/mi ritrovai in Spirito) fui (rapito) in spirito NA, RI, TIV, IBE, IDO, MA mi trovai nello Spirito ND caddi in estasi BJ lo Spirito si impadronì di me... TILC ero in Spirito NIV, ED ero in preghiera (stavo pregando) LB, GL
```

Le citazioni di Felice sono incomplete:

- O 1) πνεῦμα, τος, τό... ispirazione... secondo l'ispirazione divina N.T...". Vocabolario Greco-Italiano Rocci
- «πνεῦμα, τος, τό... ispirazione; spirito divino... Spirito Santo, NT... per vita superiore, doni eccelsi, carismi divini, stato profetico, NT»<sup>1113</sup>

Come si vede dalla citazione integrale del Rocci, alla voce  $\pi v \epsilon \hat{v} \mu \alpha$ , τος non corrisponde l'accezione "secondo l'ispirazione divina NT" riportata da Felice; questa la si legge poco sotto, corrispondente alla voce  $\pi v \epsilon v \mu \hat{\alpha} \tau \iota \kappa \acute{\varsigma}$ ... - Avv.-  $\hat{\omega} \varsigma$ , spiritualmente, secondo l'ispirazione divina, NT.

Non solo vengono evitate accezioni inerenti e specifiche al nostro caso che al contrario andrebbero citate, ma addirittura ne vengono riportate altre. Non è certo questo un modo serio e onesto di citare.

```
O - 2) πνεῦμα, τος, τό... ispirazione...". – Dizionario Illustrato Liddell e Scott

• «πνεῦμα, τος, τό... soffio... vento... spirito... ispirazione artistica... lo spirito dell'uomo, N.T...nel N.T., dello Spirito Santo»<sup>1114</sup>
```

Si è già incontrata questa citazione del Liddell e Scott: anche qua tra tutte le accezioni più inerenti al testo che sarebbero dovute apparire (spirito... Spirito Santo...), si legge solo l'accezione "ispirazione" che tra l'altro non riguarda per nulla il caso in questione perché si tratta di *ispirazione artistica*. Questo è un chiaro modo tendenzioso di imbrogliare il malcapitato lettore e fargli credere ciò che si vuole. Nulla di più indicato delle solite raccomandazioni

### Accuratezza nelle affermazioni

«I testimoni di Geova sono un'organizzazione di verità. Dovremmo voler dichiarare la verità ed essere sempre assolutamente accurati in tutti i particolari. Questo si dovrebbe fare non solo riguardo alle dottrine ma anche nelle citazioni, in ciò che diciamo intorno ad altri o nel modo in cui li rappresentiamo, e negli argomenti che implicano dati scientifici o notizie di cronaca. Le affermazioni errate fatte a un uditorio possono essere ripetute e l'errore può essere ingrandito. Le

<sup>1112</sup> Il Messaggio della Salvezza 5..., 1116

<sup>1113</sup> Rocci, 1516

<sup>1114</sup> Liddell e Scott, 1035

inesattezze che sono riconosciute da un uditorio suscitano dubbi in quanto all'autorità dell'oratore su altri punti, forse mettendo anche in dubbio la veracità del messaggio stesso» (il grassetto è mio)

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti» <sup>1116</sup>

La traduzione letterale "essere in spirito", vuol dire dunque essere sotto l'influenza dello Spirito Santo, trovarsi in uno stato estatico pienamente cosciente oltre la dimensione materiale e dunque non in sogno. I sensi possono così percepire una rivelazione da parte di Dio (vedi *At* 10,11). La traduzione "mediante ispirazione" non rende il senso del greco.

Per l'estasi dell'anima separata dal corpo vedi anche 2Cor 12,2s, Ap 4,2, 17,3, 21,10.

### GIACOMO 2,1

Fratelli voi non mantenete la fede del **nostro Signore Gesù Cristo, nostra gloria**, con atti di favoritismo, vero? (NM)

Caso analogo a *1Cor* 2,8, dove Cristo è detto "Signore della gloria", in chiaro riferimento a *Sal* 23,7-10, anche *Gc* 2,1 presenta Gesù *Signore della gloria*, o il *Signore glorioso*; anche qui siccome la gloria attribuita a Gesù richiama troppo la sua divinità, diventa "Signore Gesù Cristo, *nostra gloria*". Ecco il testo greco e le rispettive traduzioni interlineari

```
'Αδελφοί μου, μὴ ἐν προσωπολημψίαις ἔχετε τὴν πίστιν τοῦ κυρίου Fratelli di me non in riguardo a persona abbiate la fede del Signore Brothers of me, not in receptions of faces be you having the faith of the Lord
```

```
ήμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ τῆς δόξης.
di noi Gesù Cristo della gloria (IBE – TIV - IDO)
of us of Jesus Christ of the glory? (KIT, ED)
```

Come si nota mentre la KIT interlineare rende esattamente il testo greco che fa fede, viene reso diversamente nella NM.

Nel glorioso Signore nostro Gesù RI, IBE, NVP, CON, SBTI, PIB, MA nel Signore nostro Gesù Cristo, Signore della gloria CEI, NR, GCC, ND, RL, TOB, BLM, GL, LB, SBT, SBA, SBS, UTET, CEI<sup>08</sup>, BPM nel Signore nostro Gesù Cristo della Gloria NA, IDO in Gesù Cristo, nostro Signore glorioso TILC, NIV, ED nel Signore nostro Gesù Cristo glorificato GA3, BJ

GA3 è citato così da Felice:

<sup>&</sup>lt;sup>1115</sup> Manuale per la Scuola..., 110, § 10,11

<sup>&</sup>lt;sup>1116</sup> Manuale per la Scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974, 155

- o "Gesù Cristo è glorificato per la sua risurrezione...". GA Riporto la citazione completa on le parti omesse in rosso
- «Gesù Cristo è glorificato per la sua risurrezione. Nel V.T. la "gloria" era l'attributo per eccellenza di Jahve: Sal. 24,7-10. Di fronte a Cristo tutti sono uguali. Vana gloria è quella dei ricchi davanti all'unica, vera gloria del Signore»<sup>1117</sup>

Ecco cosa riportano altri commentari: «"Il Signore della gloria" (v. 8) è Cristo: rappresentandolo Paolo con la identica espressione, con cui viene talora presentato Iahwèh nell'A.T. (*Sal.* 28,3; 23,7; *Es.* 24,17 ecc.) e Dio Padre nel N.T. (*Efes.* 1,17; *Atti* 7,2), implicitamente ne afferma la divinità in senso pieno»<sup>1118</sup>

«gloria è lo splendore della potenza di Jahve (Es 24,16+), attributo divino incomunicabile. Paolo, qualificando Gesù come "Signore della gloria", lo mette implicitamente sullo stesso piano di Jahve»<sup>1119</sup>

Felice nel suo commento dice: «Molte sono le versioni che traducono questo passo come la TNM o in maniera simile o addirittura come in 1Corinti 2:8»; 1120 in verità è proprio il contrario: nessuna traduce come la NM "Signore Gesù Cristo, nostra gloria", perché la *gloria* si riferisce a Gesù Cristo, non riguarda noi. Rendono in modo equivalente "Gesù Cristo, nostro Signore glorioso (ED) o Gesù Cristo glorificato", attribuendo sempre a Gesù l'idea di gloria come veniva intesa nella Bibbia.

«Ciò che noi come studenti biblici dovremmo volere è **quello che dice il testo greco originale**. Solo avendo questo basilare significato possiamo determinare se la Traduzione del Nuovo Mondo o qualsiasi altra traduzione della Bibbia è giusta o no»<sup>1121</sup>

Dal significato basilare del testo greco, la versione NM è errata.

#### **RIVELAZIONE 3,14**

"E all'angelo della congregazione [che è] a Laodicea scrivi: Queste son le cose che dice l'Amen, il testimone fedele e verace, il **principio** della creazione di Dio" (NM)

Il termine  $\alpha p \chi \dot{\eta}$  è reso qui con *principio*. Felice ritiene, come insegna il credo dei TdG, che questo sia sempre inteso nel comune significato di "inizio", il "primo di una serie di cose create". Ricorre più di 50 volte nel NT ma mai in nessun caso, continua Felice, significa "principiatore" o "originatore", anzi ad un controllo attento denota sempre un principio o la "prima parte di qualcosa", il primo elemento in assoluto di una serie. In questo caso Cristo è la prima delle creature direttamente create da Dio, attraverso la quale poi ha creato tutto il resto.  $^{1122}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1117</sup> GA3, 709

<sup>1118</sup> Settimio Cipriani, Le lettere di..., 128

<sup>1119</sup> BG,<sup>71</sup> 2454

<sup>&</sup>lt;sup>1120</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 539

<sup>&</sup>lt;sup>1121</sup> Torre di Guardia 1/6/1970, 340

<sup>1122</sup> Cfr. La Traduzione del Nuovo Mondo..., 561-562. Già gli antichi scrittori ecclesiastici facevano notare che "In principio *era* la Parola", (*Gv* 1,1), e se *era* ciò vuol dire che non poteva essere stata creata, ma che esisteva già. Se al contrario la si ritiene creata, si configurerebbe la pre-esistenza di una creatura (la Parola) a Dio, il che è logicamente impossibile. Inoltre se la Parola fosse stata *creata*, e "tutto è stato creato attraverso la Parola" (*Gv* 1,3), per mezzo di quale altra Parola sarebbe stata creata?

È bene comunque dire subito che la traduzione "principio" è esatta, e che la questione non verte tanto sulle diverse accezioni di  $\alpha\rho\chi\dot{\eta}$ , quanto piuttosto sul suo particolare significato. Ad esempio anche CEI, NVP, SBA, UTET, BPM e altre, rendono *Principio*, sebbene con l'iniziale maiuscola.

La stessa SBA come MA, che rende 'principio' in minuscolo, in nota spiega che in riferimento a Cristo significa 'iniziatore', 'autore', 'colui che da origine'.

Smentiamo subito Felice ricordando che ad ἀρχὴ non si attribuisce solo il comune significato di "principio", ma che ad un controllo veramente attento, «indica sempre un primato... sia a) di tempo: inizio (origine), sia b) di luogo: punto d'inizio, di partenza , o di grado: dominio, potenza, sovranità, carica.

a) Con significato temporale, nel senso di momento in cui ha inizio qualcosa, appunto questo momento iniziale può essere nel decorso temporale o essere pensato come origine, principium, anteriore ad esso, fuori di esso e da esso non toccato... Ciò porta ad una serie di testi soprattutto giovannei, in cui ἀρχὴ è riferito alla natura e all'esistenza col senso di prima di tutti i tempi e della creazione: Gv. 1,1.2... La coerenza testuale dei vv. 15-20 mostra chiaramente che l'affermazione, che si trova nell'inno a Cristo, di Col. 1,18: ὅς ἐστιν ἀρχή, non vuole inserire Cristo nel cosmo e nella creazione ma lo vuole indicare come loro principio al di fuori di tutti i tempi, come loro origine... e quindi non indicano un essere che sta nel tempo e nel mondo, ma "l'esistente prima di ogni tempo e per tutta l'eternità... Apoc. 3,14 riprende da Prov. 8,22 e applica a Cristo la designazione della sapienza come primizia della creazione, in Apoc. essa designa Cristo come sua "origine prima del tempo"» 1123

La TIV in *Ap* 3,14 riporta "la *causa prima* della creazione di Dio" e nel piccolo glossario dei termini dice:

«Con 'causa prima' ho tradotto alcune volte il greco 'archè' che, in generale, esprime un fatto 'iniziale, che è a capo' sia per ordine di tempo sia per posizione. Ora riferendoci a Gesù quale Parola di Dio, Egli non è solo l'alfa (A dell'alfabeto) nel senso di tempo o posizione, ma è anche Colui per mezzo del quale TUTTE le cose son create non eccettuata alcuna. Il passo classico è Gv.1.1, ma 'archè' è usato 57 volte... Le traduzioni sono: angolo, autorità, capo, cominciare, dignità, elementare, inizio, magistrato, prima, primo, principato, principio... Ho usato quindi 'causa prima' perché appunto la Parola di Dio è una causa efficiente e lo è per eccellenza in quanto che Essa non è creata, è Dio stesso operante, quel ch'egli è per il creato; non è qualcosa di 'statico'.» 1124

«il principio della creazione di Dio, titolo ampiamente spiegato nella lettera paolina ai Colossesi, ben nota ai Laodicesi, ove è affermato il primato ontologico, cosmologico e soteriologico di Cristo (Col. 1,15-19), capo e pienezza (Col. 2,9-10)»<sup>1125</sup>

*«archē* va tradotto, qui, in un modo tale da permettere di sospettarvi l'importanza del contenuto che il termine trasmette: Cristo è anteriore alla creazione, vi ha partecipato attivamente, ne è il modello perfetto. Allora il titolo precedente acquista tutto il suo valore: questo Cristo, lungi dall'appartenere al solo mondo ideale o spirituale, è colui che ha sofferto la passione. È il testimone fedele, il primo e perfetto martire»<sup>1126</sup>

«Il Cristo è identificato qui con la sapienza e la parola creatrici (cf. Pr 8,22, Sap 9,1s; Gv1,3; Col

<sup>&</sup>lt;sup>1123</sup> DENT I, 429-431

<sup>1124</sup> TIV II°, 628

<sup>1125</sup> GA3, 778

<sup>1126</sup> L'Apocalisse di S. Giovanni, traduzione e commento di Pierre Prigent..., 148

# 1,15-17, Eb 1,2)»<sup>1127</sup>

«"Il principio della creazione". Un parallelo neotestamentario di questa definizione cristologica si trova in Col 1,15 con cui condivide anche lo sfondo sapienziale anticotestamentario di Pro 8,22: «Il Signore mi ha formata  $r\bar{e}$  is tarkô» (= "primizia della sua via", cioè del suo modo di agire". Il termine ebraico  $r\bar{e}$  is tarkô, oltre a "principio, capo, inizio", significa spesso "primizia, primo frutto, primogenito, ciò che c'è di meglio" (cfr. Gn 49,3; Dt 21,17; Sal 78,51), ma nel rabbinismo verrà addirittura personalizzato per interpretare Gn 1,1: "Il Santo, benedetto egli sia, guardò la Torah e creò l'universo ... E  $r\bar{e}$  is la Torah, come dice: Il Signore mi ha posseduta nel principio delle sue vie (= Pro 8,22)". Su questo sfondo Cristo va inteso non come primo essere creato ma come "architetto" che sta al fianco di Dio (cfr. Pro 8,30) e che nello stesso midrash citato è definito "strumento di lavoro del Santo, benedetto egli sia", il suo assistente e addirittura il suo criterio di costruzione». 1128

Anche se dalle citazioni parziali di Felice che riporto emerge solo l'accezione "principio", tutti i vocabolari (e non solo) dicono altro, come dimostrano le parti omesse in rosso:

```
o - ἀρχὴ... principio...". – Dizionario Greco-Italiano Liddell e Scott

• «ἀρχὴ... principio, origine, causa prima»<sup>1129</sup>
```

```
O - ἀρχὴ... principio...". – Vocabolario Rocci

• «ἀρχὴ... principio... origine; inizio; prima causa... potere, autorità»<sup>1130</sup>
```

```
«ἀρχὴ... inizio, principio, origine... Prima Causa, Creatore...(di Dio)... (di Cristo)» 1131
```

```
«ἀρχὴ...inizio, origine, principio... primo elemento, fondamento» 1132
```

«ἀρχὴ... inizio, principio... origine, causa prima, autorità superiore» 1133

Dai ragionamenti di Felice, quando per esempio cita a sproposito IBE, emerge ancora la confusione tra *creare* e *generare*: Cristo è sicuramente il "**principio della creazione di Dio**", essendo stato generato prima della creazione del mondo ed avendo collaborato attivamente alla creazione di tutte le cose (*Col.* 1,15-1,18). Non si può e non si deve negare che Cristo fu realmente generato prima di tutte le cose: le creature vennero create dal nulla, mentre il Figlio Unigenito <sup>1134</sup> fu generato, cioè separato dal seno del Padre prima della creazione del mondo (*Gv* 1,18). Inoltre alcuni Padri della Chiesa (Atanasio, Gregorio di Nissa, Cirillo di Alessandria, Teodoro e Agostino) hanno interpretato l'espressione "primogenito della creazione di Dio" nel senso di "primogenito della nuova creazione di Dio".

Riguardo comunque ai rapporti tra creazione e generazione vedi Col 1,15, dove si è già affrontato la

```
1127 BG,71 2631
```

<sup>1128</sup> Romano Penna, I RITRATTI ORIGINALI DI GESÙ IL CRISTO II..., 476-477

<sup>1129</sup> Liddell e Scott, 185

<sup>&</sup>lt;sup>1130</sup> Rocci, 273

<sup>1131</sup> GIMontanari, 350

<sup>1132</sup> Zanichelli-Romizi, 215

<sup>1133</sup> Buzzetti, 22

 $<sup>^{1134}</sup>$  Il testo greco di questo versetto è ben lungi dal dire che Cristo è stato *creato* da Dio, proprio per il caso genitivo τοῦ θεοῦ *di Dio* "of God" (come dice la KIT) e non *da Dio* "by God" (come rende l'inglese corrente della colonna a fianco) che richiederebbe la preposizione ὑπό. Si noti inoltre come in Gv 1,18 i Codici Sinaitico e Vaticano portino la forma "Unigenito Dio", mentre il Codice Alessandrino porta "Figlio Unigenito".

questione.

#### COLOSSESI 2,9

perché in lui dimora corporalmente tutta la pienezza della qualità divina (NM)

Il termine sotto osservazione è θεότητος reso dalla NM con *qualità divina*. Riporto sotto il testo greco e la relativa traduzione interlineare parola per parola. Si nota subito che la KIT mentre traduce correttamente il greco con l'inglese *of the divinity* - della *divinità* (come tutte le altre versioni bibliche), cambia in *divine quality* - *qualità divina* nella colonna a destra:



9. poiché in lui dall'alto-abita tutta la pienezza della deità corporalmente (IDO)

```
χεία τοῦ χόσμου, καὶ οὐ κατὰ ments of the world, and not according to
                                                XQL-
                                                       cording to Christ.
                                                             Because
                                                                           ‡in
              9"Οτι
                        έν αὐτῷ κατοικεῖ πᾶν
him dwells all
                     in
                                                       dwells All the FULLNESS
Anointed. Because
                                                       of the DEITY bodily;
τὸ πλήρωμα τῆς θεότητος σωματιχῶς, the fulness of the delty bodily,
                                                10xal
                                                 and
                                                          10 tand you are replen-
έστὲ ἐν αὐτῷ
you are by him
                       πεπληοωμένοι· ὅς who
                                               έστιν
                                                       ished by Him, ‡who is the
                   having been filled;
                                               is
                                                       HEAD of All Government
                                                                                          ED
```

Com'è evidente dai documenti fotografici, rendono correttamente *divinità* o *deità* anche tutte le altre interlineari. Da notare che l'ED renda *deità* sia nella parte letterale che in quella corrente, rispettando il significato del testo greco.

Anche in questo caso siamo di fronte alla più sfacciata (ma anche semplicistica) presa in giro, perché i casi sono due: o la versione inglese marginale della KIT (che è quella della NM) rispetta assolutamente (come è giusto che sia) il testo greco originale limitandosi a sciogliere qualche discrasia linguistica dovuta al sistema dell'interlineare (ad es. Gv 14,14: "in the name of me" diventa "in my name"), oppure, in questioni di grande importanza dice polemicamente il contrario di quanto sta scritto nell'interlineare inglese (è il nostro caso): tradurre "the divinity" è sostanzialmente diverso da "the divine quality".

«Ciò che noi come studenti biblici dovremmo volere è **quello che dice il testo greco originale**. Solo avendo questo basilare significato possiamo determinare se la Traduzione del Nuovo Mondo o qualsiasi altra traduzione della Bibbia è giusta o no»<sup>1135</sup>

Da notare poi che qui c'è il forte θεότης e non il debole θειότης di Rm 1,20, che ambedue le traduzioni inglesi rendono con divinity o deity (divinità o deità); perché allora mentre in Rm 1,20 si legge divinity (divinità), in Col 2,9 qualità divina?

Semplicemente perché siccome in Rm 1,20 si parla del Padre, Dio, la NM non ha nessuna difficoltà a scrivere divinità, mentre in Col 2,9 dove si parla di Gesù Cristo, rendere divinità sarebbe troppo compromettente per il credo dei TdG.

La stessa convinzione di Felice che ritiene sinonimi θεότητος e θειότης non ha fondamento ne nei vocabolari da lui citati, ne nel "Lessico di Thayer" come vedremo tra poco.

La differenza tra *theotes* e *theiotes* consiste fondamentalmente nella diversa derivazione. Il suffisso - *tes* (utilizzato in greco per la formazione di sostantivi astratti indicanti la qualità o l'essenza / natura di qualcosa) viene apposto, nel primo caso, al tema del sostantivo *theós* (= dio), nel secondo caso a quello dell'aggettivo *theôs* (= divino). È evidente che il significato dei due termini sia pressoché lo stesso: in italiano i due concetti (la qualità / essenza / natura di essere **divino** [agg.] - *Theiotes* -) coincidono e sono entrambi ben resi dal termine "divinità", sebbene, a voler rispettare la differenza etimologica dei due termini, si dovrebbe rendere *theotes* (sost. *theós* + *tes*) con "deità" (sost. *deus* + *tas*) e *theiotes* (agg. *theîos* + *-tes*) con "divinità" (agg. *divinus* + *tas*). Per intenderci, pur con qualche approssimazione: una difficoltà analoga a quella del voler specificare la differenza di significato tra *theotes* e *theiotes* si incontrerebbe nel voler rendere conto della differenza di significato tra i due termini latini/italiani "*deitas*/deità" e "*divinitas*/divinità".

Si potrebbe dire, semplificando, che, mentre *theiotes* indica la qualità/natura/essenza di chi abbia attributi o proprietà divine, *theotes* indica la qualità/natura/essenza di chi sia un dio, a prescindere da qualunque attributo o proprietà egli abbia. La divinità in *theiotes* si spiega in base alle caratteristiche divine di colui che merita tale nome: come a dire che chi è provvisto di *theiotes*, lo riconosciamo come dio dai suoi attributi divini; mentre la divinità in *theotes* si basa fondamentalmente sul fatto che colui di cui si parla è un dio, a prescindere dalle sue altre caratteristiche: in sostanza chi è provvisto di *theotes* è un dio perché lo è (è il caso di Gesù Cristo), non perché abbia caratteri divini riconoscibili.

La questione si complica qualora si voglia distinguere il significato dei termini nell'ambito politeistico e in quello monoteistico: la *theotes*, in ambito monoteistico, è la *qualità/natura/essenza* non di chi sia "un dio", ma del dio, la cui unicità è attributo peculiare, da considerare caratterizzante anche della sua *theiotes*.

È una differenza sottile e non sempre utile, a meno che, come dicevo, il contesto in cui ricorra il termine (o i termini) non giustifichi tale distinzione, in quanto non è raro che i due termini vengano usati indifferentemente, come sinonimi.

Ecco perché i vocabolari citati danno la stessa definizione "divinità" "natura divina" per entrambi.

«θεότης, ητος... [θεός] divinità; natura divina» (così come θειότης, ητος)

<sup>1135</sup> Torre di Guardia 1/6/1970, 340

<sup>1136</sup> Rocci, 877

«θεότης, ητος... [θεός] divinità; natura o essenza divina NT. Col. 2.9»<sup>1137</sup>

«θεότης, ητος... (θεός) divinità; natura divina, N.T.» 1138

«θεό.της, ητος... (dal tema θεο di θεός: dio e suffisso nominale -της, ητος a indicare una qualità), divinità, natura divina»<sup>1139</sup>

Ma i vocabolari o i lessici tecnici, cioè più specifici del greco neotestamentario, marcano chiaramente la loro differenza: vediamo

- «θεότης, ητος (Col 2,9) f divinità, Deità» 1140
- «θειότης, ητος (Rm 1,20) f divinità, natura divina» 1141

«θεότης, ητος... divinità, (l')essere dio... Nel N.T. il sost. astratto θεότης, derivato da θεός, si trova soltanto in Col 2,9... θεότης significa (diversamente da θειότης «divinità» / divinity) deità / deity"»<sup>1142</sup>

«theotes deve essere distinto da theiotes. Se theiotes esprime le proprietà del divino, la divinità (Rom. 1,20), theotes esprime l'essere divino stesso» 1143

«*Theotes* indicates the Divine essence of Godhood, the personality of God: *Theiotes* the attributes of God, His Divine nature and properties»<sup>1144</sup> (*Deitàl natura divina* indica la Divina essenza, la personalità di Dio: *Divinità*, caratteristica di Dio, la sua natura divina e le sue proprietà)

«*Theotes* = deitas , to einai theon, essentia divina; *Theiotes* = divinitas, perfectio infinita naturae divinae»<sup>1145</sup> (*Theotes* = deità, l'essere dio, l'essenza divina; *Theiotes* = divinità, l'infinita perfezione della natura divina)

«Theiotes - divinità; Theotes - deità» 1146

Anche il *Thesaurus di Estienne*, con i suoi monumentali nove volumi è ancora oggi il più autorevole "dizionario" di greco dell'occidente, con una tale mole di esempi per ogni lemma che non è stato superato da nessuno. Ecco cosa è riportato alla voce *Theòtes* 

<sup>1137</sup> GIMontanari, 959

<sup>1138</sup> Liddell e Scott, 589

<sup>1139</sup> Zanichelli-Romizi, 601

<sup>1140</sup> Buzzetti, 73

<sup>&</sup>lt;sup>1141</sup> *Idem*, 73

<sup>&</sup>lt;sup>1142</sup> DENT I, 1620

<sup>&</sup>lt;sup>1143</sup> Commentario Teologico del Nuovo Testamento. Lettere a Colossesi e Filemone, testo greco traduzione e commento di Eduard Lobse, 193

<sup>1144</sup> Vine, An Expository Dictionary of New Testament Words, 329

<sup>1145</sup> Lexicon Graecum Novi Testamenti, Francisco Zorrell

<sup>1146</sup> A Patristic Greek Lexicon G.W.H. Lampe

2, p. 140, D . Apro 1949port o 1942 tott 900 107, an framilia Θεότης, ητος, ή, Deitas, Divinitas. [Lucian. Icarom. c. 9 : Τὸν μέν τινα πρῶτον θεὸν ἐπεκάλουν, τοῖς δὲ τὰ δεύτερα καὶ τρίτα ἔνεμον τῆς θεότητος.] Est vocab. theol. Gregor. : Πῶς ἄν τις ἐλεγγθείτ, μᾶλλον καὶ ἐαυτῷ μαγόμενος και θεότητι; Et sibi et divinitati, i. c. ipsi Deo. Basil. Cæsar. Epist. 80, p. 906 : Ουκ απεικότως μιᾶς θεότητος την άγίαν τριάδα διοριζόμεθα. Hac a Dionys. Areop. De cæl. hier. 4, p. 46 vocatur ὑπερούσιος καὶ παναίτιος θεότης. Conf. eund. De div. nomin. 4, p. 686. SUICER.

5 Theoring Inser an Reach vol 1

E ora *Theiòtes* 

GELOTENTS. Y. GEOTENTEN Θειότης, ητος, ή, Divinitas. Lucian. De calumn. [c. 17] : Απολαύσαι τῆς Ἡραιστίωνος θειότητος. Plut. Symp. [p. 665, A] : Τοῖς πάθεσι τούτοις δόξα θειότητος πρόσεστι, pro Hæc divinitus fieri censentur. [Isocrati p. 226, D : Άσχήσεις θειότητος, nunc δσιότητος restilutum ex cod. Urbin. Conserver & f. Alexis ap. Athen. 3, p. 75, B:

Anche qui troviamo theòtes tradotto con "deitas" o "divinitas", mentre theiòtes solo con "divinitas".

divinità TOB, IBE, NVP, RI, GCC, CON, GA3, CEI, 71 KIT, TIV, SBTI, PIB, UTET, CEI<sup>08</sup>, MA, BPM

Dio è perfettamente presente nella sua persona TILC deità ND, RL, NR, NA, NIV, SBT, IDO, SBA, SBS, ED c'è tutto Dio in un corpo umano GL c'è la perfezione di Dio in un corpo umano LB l'intera pienezza della divinità BLM

Ecco come rendono il testo altre versioni:

"Car c'est en lui, c'est dans son corps, qu'habite toute la plénitude de ce qui est en Dieu." (Perché è in lui, è nel suo corpo che *abita tutta la pienezza di ciò che è in Di*o - la Bible du Semeur)

"In lui, corporalmente, è contenuta la pienezza della *natura divina*" (Bibbia di Pierre di Beaumont)

"Cristo ha ogni cosa che Dio ha" (Bibbia in Worldwide English)

"È in lui che Dio dà una piena e completa espressione di se stesso" (Phillip's New Testament)

"Car tout ce qui est en Dieu a pris corps dans le Christ et habite pleinement en lui" (poichè tutto ciò che è in Dio ha preso corpo nel Cristo e abita pienamente in lui – Francese corrente)

O - Felice citando un dizionario dice: «C'è da tener presente che "θεότητος" e "θειότης" sono

sinonimi (Vedi il "Lessico di Thayer")»1147

Vediamo la citazione integrale del Thayer e poi la sua traduzione:

• «θεότης, ητος (deitas, Tertll, Augustine [de Civ.Dei 7,1]), deity i.e. the state of being God, Godhead: Col.2,9 (Lucian. Icar,9: Plut. De defect.orac. 10 p. 415) SYN. Theotes, Theotes: <u>Theos deity differs from theiot divinity, as essence differs from quality or attribute</u>; cf Trench; Lghtft or Mey, on Col 1c; Fritzsche on Rom 1,20»<sup>1148</sup>

(«θεότης, ητος... deità, lo stato di essere Dio : Col 2,9... SIN. Theotes, Theiotes : <u>Theos, deità differisce da theiot divinità, come l'essenza differisce dalla qualità o dall'attributo</u>... Rm 1,20)»

In effetti il Thayer ritiene *Theotes* e *Theiotes* dei sinonimi, ma nella parte della citazione in rosso (chiaramente omessa da Felice), lo stesso studioso si premura di specificare che i due termini hanno un significato qualitativo diverso e ciò sta a significare che per il Thayer i due termini pur essendo sinonimi non sono intercambiabili: infatti dice che *Theos*, *deità* è differente da *theiot*, come l'essenza è differente dalla qualità o dall'attributo dell'essenza stessa.

Certo, il fatto che Felice abbia citato il Thayer per dimostrare la sinonimia dei due termini, tralasciando volutamente la differenza che lo studioso ne fa subito dopo, non stupisce più di tanto considerata la "strumentalizzazione letteraria" che emerge non solo nel libro di Felice ma in genere anche dalla stampa dei TdG. Che i due termini vengano comunque distinti è cosa estesamente accettata dagli studiosi.

Il Trench ad esempio fa notare questa differenza affermando che *theiotes* indica la divinità nei vari modi in cui è riflessa; quindi, in Rm 1,20 Paolo dice che la gloria della natura proclama la maestà a la potenza di Dio; ma certamente non direbbe che la natura rivela Dio in quanto persona, così come Egli è rivelato in Cristo. Qui invece (Col 2,9) egli non vuole affermare semplicemente che le qualità divine sono rivelate in Cristo, ma piuttosto vuole precisare che in Cristo dimora l'essenza vera e propria di Dio; quindi, per comunicare il concetto della Deità sostanziale, adopera il vocabolo θεότης.  $^{1149}$ 

«È particolarmente ricco di contenuto dogmatico il v. 9... Qui però si specifica meglio di quale "pienezza" si parla: la "pienezza" "della divinità" (τῆς θεότητος), cioè della "natura" divina con tutti i suoi attributi. (θειότης invece [Rom 1,20], a differenza di θεότης, sta ad indicare piuttosto le "perfezioni" della natura divina). L'avverbio corporalmente (σωματικῶς) designa il modo con cui è avvenuta questa permanente dimora della "divinità" in Cristo, e cioè la divinità si è incarnata in Cristo assumendo un "corpo" umano. Abbiamo dunque l'equivalente dell'espressione di San Giovanni: "E il Verbo si fece carne ed abitò fra noi" (Giov. 1,14). Per altri invece l'avverbio "corporalmente" vorrebbe dire: "in maniera reale" e non simbolica, e simili» 1150

«Pienezza, nuovamente "Plèroma" come in 1,19, ma qui ben determinato dall'aggiunta della Deità (θεότητος), che dice qualcosa di più che θειότητος, Divinità; cfr. Romani, 1,20): la frase significa la totalità delle perfezioni e degli attributi propri della natura stessa di Dio (Deità). Questa totalità abita nel Cristo corporalmente (σωματικῶς), ossia in maniera entitativa e reale, non già figurativa... ma può anche darsi che corporalmente qui alluda alla Deità che ha preso corpo materialmente

<sup>&</sup>lt;sup>1147</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 486

<sup>1148</sup> Thayer, Greek English Lexicon of the New Testament, 288

<sup>1149</sup> Cfr. Trench, Synonymis of the New Testament, 8

<sup>&</sup>lt;sup>1150</sup> Settimio Cipriani, *Le lettere...*, 522

## nell'incarnazione» 1151

«In lui, infatti, come Figlio di Dio fatto uomo, abita, cioè dimora abitualmente, la pienezza della divinità. Corporalmente ( $\sigma$ ωματικῶς) sottolinea in maniera realistica, quasi cruda, l'unione della natura divina con l'umana»  $^{1152}$ 

«E Cristo? Cristo è Dio. "in lui abita corporalmente tutta la pienezza della divinità". La realtà umana di Cristo è l'unico luogo della creazione nel quale si realizza il mistero dell'incarnazione di Dio» 1153

Ancora una volta dalla conclusione di Felice emerge il problema di fondo di tutta l'impostazione dei TdG:

«Ci sono valide ragioni per intendere θεότητος nel senso di qualità e non di personalità. Solo se Paolo avesse detto "In lui abita corporalmente Dio" o "il Dio" (ho Theos)" non ci sarebbero stati dubbi» $^{1154}$ 

Come si è più volte già ricordato, quando nel NT si parla di " $\delta$  θε $\delta\varsigma$ " con l'articolo (il Dio), ci si riferisce generalmente a Dio Padre; solo alcune volte Gesù è chiamato θε $\delta\varsigma$  per indicare la sua comune natura col Padre. Sarebbe stato impossibile, dunque, per Paolo scrivere  $\delta$  θε $\delta\varsigma$  in quanto avrebbe identificato la persona del Padre con quella del Figlio, cosa che invece non è perché il Padre e il Figlio sono due persone distinte: è il medesimo concetto mirabilmente espresso in Gv 1,1: il logos pur essendo presso Dio (e dunque un essere distinto da lui) è anche lui stesso Dio; si ripete ancora che non si tratta di identificare le persone, come erroneamente crede Felice e i TdG, ma di accomunarne la natura.

Lo stesso prof. BeDuhn dice: «Colossesi 2:9... può essere tradotta con "la pienezza della deità" o "la pienezza della divinità"». 1155

Ancor più interessante e sintomatica un'altra citazione di Felice che così recita:

- o «Infine, secondo l'affermazione di un trinitario, dobbiamo ricordare che "θεότητος" è l'astratto di "θεὸς", (I nuovi ariani. Una risposta cattolica alla cristologia dei T. di G. a cura di Guido Stucco; pag. 10) il che indica una qualità, un attributo»<sup>1156</sup>
- «θεότης θεότητος (theòtes theòtetos) significa "divinità, natura divina" (Diz. Rocci). È l'astratto di θεὸς (theòs); <u>è la divinitas, o meglio la deitas</u>» <sup>1157</sup>

È solo leggendo la citazione integrale che si capisce chiaramente l'affermazione di questo trinitario: proprio tutto l'opposto di quello che sostiene Felice. La *theòtetos*, che è l'astratto di *theòs*, indica la *divinità*, o meglio la *deità* per essenza, lo stato di essere Dio, non indica nessuna qualità o attributo! La *natura divina* o la *deità*, è molto di più che una semplice qualità o attributo. Per fare un esempio, il più grande delinquente o assassino è certo una pessima persona, non ha certo delle buone qualità umane, ma è sempre un essere umano, conserva sempre la sua natura umana, non può perderla.

<sup>&</sup>lt;sup>1151</sup> Giuseppe Ricciotti, Le lettere di San Paolo..., 387

<sup>1152</sup> Introduzione alla Bibbia V/2, Marietti, Torino 1964, 67

<sup>1153</sup> CBL, 1716

<sup>&</sup>lt;sup>1154</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 486

<sup>&</sup>lt;sup>1155</sup> Jason David BeDuhn, VERITA' NELLA TRADUZIONE, Accuratezza e pregiudizio nelle Traduzioni del Nuovo Testamento, Azzurra7, Cardigiano di Scorzè (VE), 2003, 185

<sup>1156</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 486

<sup>&</sup>lt;sup>1157</sup> Guido Stucco, *I NUOVI ARIANI*. *UNA RISPOSTA CATTOLICA AI T. di G.*, <a href="http://didaskaleion.murialdo.org">http://didaskaleion.murialdo.org</a> (a cura di) email:didaskaleion@murialdo.it - tel 347.7428900

Allo stesso modo, la *deità* è *l'essere Dio*, è la *natura divina*, la natura propria di Dio. In questo senso la qualità divina è la qualità propria dell'essere Dio, la sua conformazione (ammesso che così si possa dire).

Con *Col* 2,9 si può certo dire che è Dio ad aver preso materialmente corpo nell'incarnazione, sottolineando e insistendo così sull'umanità di Gesù: «il dato tipico e originale della fede cristiana, infatti, sta nel proclamare non la divinità di un uomo, cosa ricorrente nella grecità, ma l'umanità di Dio, cioè nel fatto che Dio abbia assunto pienamente per sé un essere umano nella totalità della sua inculturazione, e quest'uomo è l'israelita Gesù». <sup>1158</sup>

#### FILIPPESI 2,6

Il quale, benchè esistesse nella forma di Dio, non prese in considerazione una rapina, cioè che dovesse essere uguale a Dio (NM)

Il concetto della divinità di Cristo è ancora espresso in modo diverso dal versetto che andiamo ad analizzare. Qui ci introduciamo nel famoso inno di Paolo alla comunità di Filippi. In esso l'apostolo esalta l'umiltà di Cristo perché essa sia guida e obiettivo degli stessi cristiani. Riporto il testo greco e la traduzione letterale italiana sottostante delle nostre interlineari:



ο καὶ ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ, 2.6 ος ἐν μορφῆ θεοῦ ὑπάρχων οὐχ άρπαγμὸν ἡγήσατο ciò che (è) anche in Cristo Gesù: che in forma di Dio essente non una pretesa τὸ εἶναι ἴσα θεῷ, 2.7 ἀλλὰ ἐαυτὸν ἐκένωσεν μορφὴν δούλου λαβών, ἐν l' essere uguaglianza a Dio, , ma se stesso svuotò, forma di servo prendente, in όμοιώματι ἀνθρώπων γενόμενος· καὶ σχήματι εύρεθεὶς ώς ἄνθρωπος 2.8 simiglianza d' uomini divenente, e in esteriore essente trovato come un uomo ἐταπείνωσεν ἑαυτὸν γενόμενος ὑπήκοος μέχρι θανάτου, θανάτου δὲ σταυροῦ. se stesso divenente obbediente fino alla morte, di morte or di (sul) palo; TIV

288

<sup>1158</sup> ROMANO PENNA, La fede cristiana alle sue origini, San Paolo, Cinisello Balsamo 2013, 43-44

| every one. This [for] be desired by you δ καὶ ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ, <sup>6</sup> δς ἐν μορφῆ which also in Anointed Jesus, who in a form | be in *you, which was                           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| Θεοῦ ὑπάρχων, οὐχ ἀρπαγμὸν ἡγήσατο τὸ of God being, not ausurpation meditated the                                                   | also in Christ Jesus,<br>6 who, though being in |
| είναι ἴσα Θεῷ, <sup>7</sup> ἀλλ' ἐαυτὸν ἐκένωσε, μος-<br>to be like to God, but himself emptied, a                                  | God's Form, yet did not meditate ta Usurpation  |
| φην δούλου λαβών, ἐν δμοιώματι ἀν-<br>form of a slave having taken, in a likeness of                                                | ttaking a Randman's                             |
| θοώπων γενόμενος, <sup>8</sup> καί σχήματι εύρε-<br>men having been formed, and in condition being                                  | Form, thaving been made in the Likeness of Men; |

ED

6. il quale, essendo in forma di Dio, non considerò un bene irrinunciabile l'essere uguale a Dio, 7. ma svuotò se stesso prendendo forma di servo, diventato in espressione visibile di uomini e, trovato per aspetto come (un)uomo 8. umiliò se stesso facendosi obbediente fino a morte, morte poi di croce (IDO)

Di questo versetto Felice analizza la seconda parte (quella in grassetto nel riquadro sopra), mentre sorvola sulla prima che, a mio parere, è invece la chiave di lettura per la comprensione del testo e contesto. L'apostolo Paolo inizia dicendo che Gesù Cristo

**A)** "benché esistesse nella *forma di Diol* essendo per *natura Dio* (ἐν μορφῆ θεοῦ), non..."

Sono le espressioni antitetiche μορφ $\hat{\eta}$  θεο $\hat{v}$  e μορφ $\hat{\eta}$  δούλου (v.7) dunque, la chiave di lettura e di comprensione dell'inno; con μορφ $\hat{\eta}$ ν δούλου si intende "la forma propria di un servo come espressione della propria condizione," <sup>1159</sup> e parimenti μορφ $\hat{\eta}$  θεο $\hat{v}$  come la forma divina quale espressione della condizione divina. Quindi costitutiva del significato di μορφ $\hat{\eta}$  in Fil 2,6s. non è la mutabilità, ma appunto l'inconfondibilità delle due μορφ $\hat{v}$ . <sup>1160</sup>

Fondamentale è la distinzione tra *forma* intesa come meramente esteriore e forma intesa come modalità ontologica. Il primo concetto è espresso dal greco con σχήμα (vedi v.8 quando si parla di "Cristo trovato *in figura*, *in esteriore*, *per aspetto* come uomo"), il secondo proprio con μορφ $\hat{\eta}$  di *Fil* 2,6 ad indicare l'essere, la natura di qualcuno.

"Essere nella forma" è un semitismo che significa "avere, essere in possesso della natura di Dio, cioè essere Dio". "Forma di Dio" significa natura, realtà divina. Dio, in Paolo, è il Padre (cfr. 11b); Per Gesù Cristo possedere la natura del Padre significa essere Dio come lui. 1161

«Lett. trovandosi in forma di Dio. La TOB traduce: che è di condizione divina. Il termine greco morphè (forma) qui e al v. 7 esprime qualcosa di più che una apparenza: è la figura visibile che manifesta l'essere profondo (natura), od anche, con allusione a Gn 1,27; 5,1, l'immagine di Dio, cioè l'essere stesso di Dio in Cristo. La traduzione condizione (come fa la TOB) [vedi DENT II sopra] permette l'uso dello stesso termine qui e al v. 7»<sup>1162</sup>

Questo è il fondamentale punto di partenza che afferma chiaramente la preesistenza della persona

Infatti come sostiene uno dei massimi studiosi di Paolo, Murphy O'Connor, μορφὴ «non si riferisce ad una speculazione sulla natura divina di Cristo, ma [...] al trattamento che manifesta la condizione riconosciuta a qualcuno» cfr. Christological Antrophology in Fhil., II, 6-11, Revue Biblique, 83 (1976), 25-50, in Marie-Emile Boismard, ALL'ALBA DEL..., 119

<sup>&</sup>lt;sup>1160</sup> DENT II, 426

<sup>1161</sup> Cfr. Il Messaggio della Salvezza 5..., 661

<sup>&</sup>lt;sup>1162</sup> TOB, 2703; vedi anche GCB, 1150

divina di Cristo, della sua deità, anteriormente alla sua incarnazione nel grembo di Maria (cfr. il  $\lambda \acute{o}\gamma o \varsigma$  di Gv 1,1). Così infatti traducono esattamente tutte le versioni bibliche:

essendo per natura Dio IBE, NVP, NIV essendo in forma di Dio CON, ND, NR, KIT, GA3, NA, RL, BJ, SBT, IDO, SBA, SBS, MA, ED benché fosse chiaramente Dio BLM benché lui era Dio GL, LB sussistendo in natura di Dio RI, PIB era come Dio TILC essendo di natura divina CEI,<sup>71</sup> GCC, UTET, BPM pur essendo nella condizione di Dio CEI<sup>08</sup> pur possedendo la natura divina SBTI di condizione divina TOB

Appurato che Gesù, "benché fosse per natura Dio"..., cosa scelse di fare? (arriviamo così alla seconda parte del versetto)

**B)** ... "non reputò/considerò rapina/cosa da conservarsi? (ἀρπαγμὸν) essere uguale a Dio". 1163

Ora, per capire che cosa Gesù non ha reputato o non ha preso in considerazione, è necessario analizzare ἀρπαγμὸν<sup>1164</sup> vocabolo poco presente nel NT. I sensi possibili sono:

- 1) Senso attivo, «non reputò *un furto*, *una usurpazione*, *una rapina*» il suo essere come Dio, appunto perché ne era in legittimo possesso; così i padri latini;
- 2) Senso passivo in diverse sfumature: a) cosa rubata quindi da custodire gelosamente, da non cedere; b) cosa da rubarsi con idea di violenza e di usurpazione, come avvenne da parte di Adamo; c) cosa da conservarsi (senza nessuna idea di ingiusto possesso), nel senso lato di "prendere per sé, usufruire, usare a proprio vantaggio". Questo senso pare che si accordi meglio con tutto il contesto che esige appunto un esempio di amore, umile e disinteressato.

  Si intende perciò così la seconda parte del v. 6: «Gesù non volle affatto far valere, usandone a proprio vantaggio, la sua deità o parità di natura con il Padre (circondandosi, cioè, di ricchezze e di fasto,

come sarebbe convenuto a un Dio divenuto uomo)», ma addirittura...

C) ... "svuotò se stesso prendendo la forma di servo", cioè si rese vuoto, inefficace, nascosto. Secondo Paolo, Gesù non solo ha rinunciato a "far valere" la sua pari deità col Padre, ma ha nascosto chi era realmente - cioè il κύριος signore del v. 11° - per scegliere la condizione del servo (μορφὴ δούλου). «Lett. svuotò (gr. ekènosen) sé stesso (cf 1Cor 9,15; 2Cor 9,3). Questa kènosis o svuotamento non implica che Gesù cessi di essere uguale a Dio o di essere l'immagine di Dio» 1165

<sup>&</sup>lt;sup>1163</sup> BG<sup>08</sup> – Non ritenne un privilegio l'essere come Dio. Lett. "non considerò lo stato di uguaglianza (più precisamente "l'essere ugualmente") con Dio come una preda"...; «Non considerò l'essere uguale a Dio qualcosa a cui aggrapparsi gelosamente, lett. non ritenne rapina l'essere uguale a Dio» SBT, 1245; BJ ha: "non ha usato del suo diritto di essere come un Dio"... Altre traduzioni possibili: "non ha considerato come una preda da cogliere di essere uguale a Dio" [vedi NM]. Chiara e precisa la parafrasi di BLM: "... il quale, benché fosse chiaramente Dio, non si fece forte dei suoi diritti divini" <sup>1164</sup> Sembra molto indovinato in italiano il termine pretesa della TIV che rende bene il significato del greco ἀρπαγμὸν. Cfr. Arthur S.Way, The Letters of St. Paul, 5th ed., London 1921, 155; J.B. Phillips, Letters to Young Churches, New York 1948, 113. Vedi anche DENT, 415.

<sup>&</sup>lt;sup>1165</sup> TOB, 2703; vedi anche GCB, 1150

Si può parafrasare così il senso del testo greco:

«Benché (una volta incarnato) egli continuasse ad essere Dio come il Padre (ἐν μορφῆ θεοῦ ὑπάρχων), non volle affatto far valere (durante la sua vita in terra) questa sua pari deità col Padre a proprio vantaggio (οὐχ ἁρπαγμὸν ἡγήσατο τὸ εναι ἴσα θεῷ) quantunque si trattasse di cosa legittimamente sua, ma vi rinunziò spontaneamente. Anzi, ciò che egli era, lo lasciò nascosto, scegliendo di essere servo (ἀλλὰ ἑαυτὸν ἐκένωσεν μορφὴν δούλου λαβών)»<sup>1166</sup>

Al di là dunque dell'interpretazione attiva o passiva di ἁρπαγμὸν (Felice citando The Expositor's Greek Testament di W.R. Nicoll, The Epistole of Paul to the Philippians di R. Martin e i quattro dizionari – chiaramente incompleti – opta per la prima), il significato è questo.

«6. Cristo era Dio avanti di essere uomo e, restando Dio, prese con l'incarnazione la forma di servo, della maestà di Dio, che gli era pari col Padre, non se ne valse, come sarebbe stato nei suoi diritti; ma preferì annientarsi fino all'obbedienza della croce, per insegnarci l'umiltà e l'obbedienza» 1167

È ciò che sottolinea anche GA3, citato come spesso accade in modo parziale; come al solito dopo la citazione di Felice riporto la parte mancante in rosso:

- O "... il senso in sostanza è che Cristo non tenne o non aspirò alle prerogative divine (uguaglianza con Dio)...". GA 3Vol<sup>1168</sup>
- «Il senso, in sostanza, è che Cristo non tenne o non aspirò alle prerogative divine (uguaglianza con Dio) alle quali aveva pure diritto in forza della sua natura. Naturalmente si tratta di rinuncia a manifestarle all'esterno» <sup>1169</sup>

Anche questo esempio dimostra come sia semplice, amputando una citazione, stravolgere il pensiero di un autore; l'intenzione di Felice, infatti, contro il pensiero della stessa fonte citata, è quella di ritenere che Gesù "abbia rinunciato ad essere Dio o ad essere uguale a lui", mentre in verità la rinuncia di Gesù non riguardava la sua uguaglianza con Dio (è infatti impossibile rinunciare a qualcosa che si ha per natura, cioè ad essere se stessi), ma bensì quella, una volta diventato uomo, di non essere trattato esternamente come tale, con tutti gli onori annessi e connessi.

#### Anche il Gillièron dice:

«Nell'inno di *Fil* 2,6-11, uno dei più antichi testi cristiani conosciuti, Cristo viene presentato come spogliatosi della *forma di Dio* che era la sua, per assumere la *forma di servo* (*Fil* 2,6s); il significato della parola *forma* dipende dall'interpretazione che si dà dell'inno; se si vede il destino del Cristo preesistente poi incarnato, la parola indica l'**essere**, l'**essenza**, la **natura** di Cristo = il Cristo era di natura divina, ed ha assunto la natura umana; se si vede, più probabilmente, la rinuncia fatta da Gesù, nel corso del suo ministero, ad ogni trionfalismo messianico, la parola allora indica il suo **modo di esistenza**, la sua **condizione** = pur potendo pretendere di essere uguale a Dio, Cristo ha deciso di comportarsi come un servo che ha ubbidito fino alla morte»<sup>1170</sup>

Al di la del significato di  $\mu o \rho \phi \dot{\eta}$  (forma), dato dalla diversa interpretazione dell'inno, Paolo dichiara di Cristo la sua vera umanità e divinità.

Di fatto, il punto di vista anti-trinitario tipico dei TdG loda Cristo perché rimase solo entro i limiti

<sup>1166</sup> Il Messaggio della Salvezza 5..., 664

<sup>&</sup>lt;sup>1167</sup> SBTI, 1859

<sup>1168</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 465

<sup>&</sup>lt;sup>1169</sup> GA3, 582; Cfr. DENT, 415; Ricciotti, *Le Lettere di San Paolo...*, 432; Parola di Dio, *Le Lettere di San Paolo...*, 659 LTB, 92

di un essere creato. A ben guardare però non c'è molto da lodare in una creatura (umana o angelica) che rinunci ad un colpo di mano per spodestare Dio e per prenderne il posto. Se Cristo si fosse limitato a non tentar di divenire uguale a Dio, non saremmo di fronte ad un caso di umiltà ma ad un semplice esempio di onestà intellettuale, di equilibrio mentale e di senso della misura. Vero esempio di umiltà invece (giustamente lodato da Paolo) è dato dal fatto che Cristo, pur essendo realmente Dio, abbia rinunciato alle proprie prerogative divine per diventare un uomo, e ancor più trattato come servo fino a morire in croce per noi; il tutto ....al solo fine di salvarci.

«"Cristo… essendo di natura divina" era nella condizione di Dio: non solo era Dio, ma, come uomo-Dio, era del tutto esente da qualsiasi miseria umana. Paolo parte sempre dal fatto che Dio si è umanato… Egli non si meraviglia del fatto che Dio si sia incarnato, bensì del fatto che questo Uomo-Dio si sia spogliato dei privilegi che gli erano dovuti… Paolo non vuole dire che Dio, facendosi uomo, "si spogli in qualche modo" della divinità. Assolutamente no. Egli pensa… che invece, spogliandosi dei suoi privilegi, si è immerso totalmente nella corrente umana. S'è fatto uomo come gli altri, sottomesso a tutte le alienazioni umane, compresa la morte, e non una morte qualsiasi, ma la più ignominiosa, la morte di croce» 1171

«È fuori dubbio che, nella mente di Paolo, qui si indica il mistero del Dio-fatto-uomo, comprendente incarnazione, passione, morte e risurrezione di Gesù Cristo, con particolare sottolineatura del fatto che il Verbo incarnato si è privato della gloria divina esterna che gli apparteneva come Dio» 1172

Completo ed esaustivo oltre a Settimio Cipriani, *Le Lettere di Paolo*, soprattutto pgg. 611-612, si segnala l'approfondimento di Romano Penna, *I RITRATTI ORIGINALI DI GESÙ IL CRISTO, II. Gli sviluppi*, San Paolo, pg. 122ss.

# **TITO 2,13**

mentre aspettiamo la felice speranza e la gloriosa manifestazione del grande Dio e del salvatore nostro Cristo Gesù\* (NM)

#### Scrive Felice:

«Si obietta alla TNM di aver aggiunto la preposizione articolata "del" prima di "Salvatore nostro Gesù Cristo", così che Gesù non viene considerato Dio, mentre, al contrario, nelle altre traduzioni si applica il titolo "grande Dio e Salvatore" ad una sola persona, Gesù Cristo. Tali traduttori spesso sostengono che questa versione segua una "regola" della grammatica greca. Ma è anche la credenza nella dottrina della Trinità che li porta a rendere in quel modo» 1173

Intanto precisiamo che in questo passo non si parla di nessuna Trinità, e dunque le eventuali e legittime possibilità di traduzione non si riferiscono per nulla a questa dottrina. Tra l'altro poi la Trinità non verrebbe comunque minimamente compromessa anche nel caso in cui il titolo di "grande Dio" lo si riferisse solo al Padre mentre "Salvatore" a Gesù Cristo. Comunque sia, ed è la cosa più importante, la scelta di tradurre come la NM è legittima, anche se è minoritaria rispetto

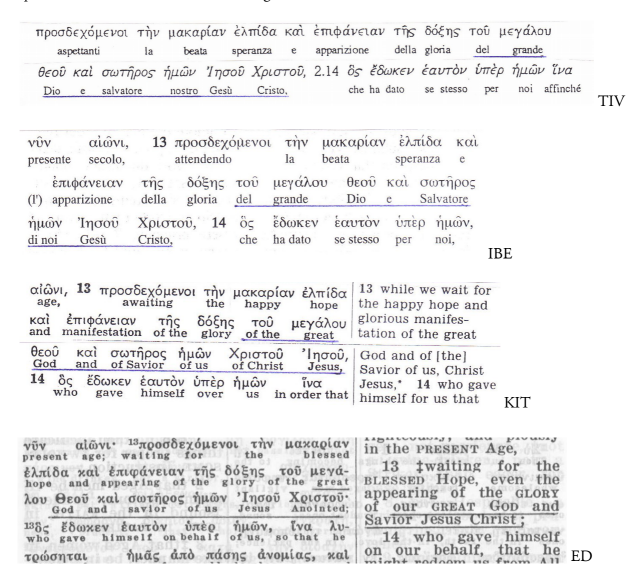
<sup>&</sup>lt;sup>1171</sup> CBL, 1696

<sup>1172</sup> CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, LA TRADUZIONE DELLA BIBBIA nella Chiesa italiana..., 150

<sup>&</sup>lt;sup>1173</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 504

all'altra interpretazione. Detto questo ripresentiamo di seguito la solita raccomandazione, le interlineari e le traduzioni delle altre bibbie:

«Ciò che noi come studenti biblici dovremmo volere è **quello che dice il testo greco originale**. Solo **avendo questo basilare significato** possiamo determinare se la Traduzione del Nuovo Mondo o qualsiasi altra traduzione della Bibbia è giusta o no»



«...aspettando la beata speranza e (la) manifestazione della gloria <u>del grande Dio e salvatore</u> nostro Cristo Gesù» (IDO)

Come si può notare, anche in questo caso la KIT mentre nell'inglese letterale segue fedelmente il testo greco (la manifestazione del grande Dio e Salvatore di noi Cristo Gesù - come le altre interlineari -), in quello della colonna laterale aggiunge tra le parentesi quadre (ad indicare che nel testo greco è assente) l'articolo del [the] - e la manifestazione del grande Dio e [del] Salvatore di noi, Cristo Gesù - a negare che il titolo grande Dio si possa riferire anche a Gesù Cristo, ma solo quello di Salvatore, per poi, infine, farle semplicemente sparire nel testo della NM, senza indicare nulla, se non un semplice asterisco che richiama in nota un generico rimando all'appendice. Il minimo che si possa dire è che questo modo di fare è poco serio e scientifico, a differenza invece della ED che ha giustamente

riportato anche nell'inglese della colonna laterale la traduzione fedele al senso e significato del greco. Già il fatto di vedere come rendono questo passo la quasi unanimità delle versioni bibliche, è certo un chiaro segno di cui non si può far finta di niente:

grande Iddio e salvatore nostro Gesù Cristo GA3, CEI,<sup>71</sup> CON, GL, GCC, RI, NVP, NIV, NR, RL, ND, IBE, TOB, TILC, BLM, LB, TIV, SBT, SBTI, IDO, PIB, SBA, SBS, UTET, CEI<sup>08</sup>, MA, BPM, ED

del grande Iddio e del Salvatore nostro NA

Felice cita subito due fonti che presentano così la situazione:

«"Si discute se qui Paolo dica che Gesù Cristo è Dio o invece si riferisce a due persone distinte; in tal caso si dovrebbe tradurre: del nostro grande Dio e del nostro Salvatore Gesù…". - TILC»<sup>1174</sup>

« "... (o: del grande Dio e del nostro salvatore Gesù Cristo)...". – Nuovo Testamento Merk e Barbaglio»<sup>1175</sup>

In effetti come si accennava prima, e come ci ricordano queste fonti, il costrutto greco di Tt 2,13 per difficoltà legate alla sintassi (l'insieme delle relazioni grammaticali tra le parole che costituiscono una frase o, in generale, un'espressione linguistica di più elementi) può essere reso in modi differenti. Felice cita diverse fonti, di non facile reperibilità, che andrebbero controllate.

Lo stesso si preoccupa subito di sottolineare che "le Scritture sebbene si riferiscano anche a Dio come ad un Salvatore, <u>distinguono chiaramente fra Dio e Gesù Cristo</u>, colui attraverso il quale Dio opera la salvezza, così come vengono distinti in questo versetto. Anche lo stesso <u>Paolo nelle sue lettere distingue chiaramente Dio Padre da Gesù Cristo</u>". <sup>1176</sup>

Questo è ancora un chiaro segno che evidenzia come le obiezioni di Felice siano un falso problema: il fatto cioè di poter attribuire il titolo "Dio" (o "grande Dio" nel nostro caso) a Gesù, non significa escludere la distinzione della persona del Padre da quella di Gesù, come se Gesù fosse o diventasse Dio stesso e non più suo Figlio, bensì invece quello di poterli equiparare, ponendoli sullo stesso piano.

Detto questo, che è fondamentale, riporto altri commenti inerenti al caso in questione:

«altri traducono: *del nostro grande Dio e del nostro salvatore Gesù Cristo*. Ma la costruzione della frase in gr., il contesto e l'uso abituale della parola *manifestazione* nelle Pastorali (cf 2Tm 1,10 nota *h*), concorrono a sostenere l'interpretazione che vede qui una chiara manifestazione della divinità di Cristo»<sup>1177</sup>

«Chiara affermazione della divinità del Cristo (cf. Rm 9,5+): il "Salvatore" è chiamato anche "grande Dio" (cf. 1Tm 1,1+)»<sup>1178</sup>

«Del grande Dio e salvatore nostro Gesù Cristo; così il greco, che ha l'articolo soltanto davanti a grande senza ripeterlo davanti a salvatore, e perciò grande Dio è da riferirsi a Gesù Cristo. Ciò non è usuale in Paolo, che altrove di solito appropria la divinità al Padre (vedi a 1Timoteo, 2,5-6); ma Paolo stesso non è schiavo delle sue formule, e può aver fatto qui un'eccezione giudicata opportuna per tempi e

<sup>1174</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 504

<sup>1175</sup> Idem, 504

<sup>1176</sup> Idem, 505

<sup>&</sup>lt;sup>1177</sup> NAT, 559; vedi TOB, p), 2762

<sup>1178</sup> BG, 2560

circostanze speciali. Quanto al pensiero, non vi può essere dubbio che l'eccezione alla formula usuale rappresenti il pensiero costante di Paolo: cfr. *Romani*, 9,5, *Filippesi*, 2,6»<sup>1179</sup>

Il v. 13 contiene una esplicita affermazione della divinità di Cristo, "grande Iddio e Salvatore nostro", come stanno a dimostrarlo l'unico articolo che regge i due sostantivi sopra citati e il fatto che quando San Paolo parla di "manifestazione della gloria" di Dio intende sempre riferirsi a Cristo e non al Padre (cfr. 2Tess. 2,8, 1Tim. 6,14-15; 2Tim. 4,1): perciò fu molto usato dai Padri contro gli Ariani. Si veda, p. es., S. Giovanni Crisostomo: "Dove sono quelli che dicono che il Figlio è minore del Padre? Anch'egli è chiamato grande Dio e Salvatore" (P.G. 62,690); oppure il greco S. Cirillo di Alessandria: «Se Cristo è speranza di tutti, e grande Dio e Salvatore, come mai non sono oltremodo empi e folli quelli che dicono che il Figlio è una creatura?»

E. Stauffer, commentando *Tt* 2,13 dice: «Anche in seguito non mancano testimonianze di questa attribuzione a Cristo della natura divina. Tit. 2,13 parla della δόξα τοῦ μεγάλου θεοῦ καὶ σωτῆρος ἡμῶν Χριστοῦ Ἰησοῦ ... Entrambi gli attributi son qui legati dall' ἡμῶν finale e devono perciò essere riferiti entrambi a Cristo. Il caso contrario è dato da 2Petr. 1,1, dove ἡμῶν (come in 2Thess. 1,12) è inserito tra i due attributi, separandoli: ἐν δικαιοσύνη τοῦ θεοῦ ἡμῶν καὶ σωτῆρος Ἰησοῦ Χριστοῦ» <sup>1181</sup>

Lo stesso Stauffer indirettamente risponde alle obiezioni di Felice che, circa l'applicazione della regola di Granville Sharp, ritiene simili a Tt 2,13 i casi di 2Pt 1,1 e 2Tess. 1,12 mentre non lo sono. Anche Ef 5,5, Pr. 24,21 sono false eccezioni. Il Ef 5,5 si parla chiaramente del "regno di Cristo e di Dio" (βασιλεία τοῦ Χριστοῦ καὶ θεοῦ). La regola sopra enunciata non può essere qui applicata perché non abbiamo un'unica persona referente con due distinte apposizioni, ma un unico regno con due titolari: Cristo e Dio Padre. "Cristo" è poi evidentemente usato come "nome proprio" e risulta chiaramente distinto da Dio Padre: basti a tal proposito considerare che, mentre in moltissimi punti della Bibbia il Padre è detto "Salvatore" (Lc 1,47; ITm 1,1; 2,3; Tt 1,3; 2,10; 3,4; Gd 25), solamente al Figlio è applicato il titolo di "Cristo". Nomi propri, a cui non è applicabile la regola di Granville Sharp, sono: Yahweh, Yah, Gesù Cristo, Spirito Santo, Pietro, Paolo, Giacomo, Giovanni, Barnaba .... Alcuni esempi spesso citati, oltre a contenere nomi propri o plurali, non hanno neppure la struttura di Granville Sharp (articolo + apposizione + kai + apposizione + persona referente).

A tal proposito si vedano: Pr. 24,21 (Dio e re); Mt. 17,1 (Pietro, Giacomo e Giovanni); 21,12 (compratori e venditori); At. 13,2 (Barnaba e Saulo); 13,50 (Paolo e Barnaba); Martirio di Policarpo 22,1 (gloria del Dio Padre e Spirito Santo). Alcuni tra coloro che dubitano della validità della regola di Granville Sharp citano spesso Pr 24,21 che viene normalmente tradotto con "Temi, o figlio, Dio e il re". Osserviamo che qui "Dio" e "re" non sono apposizioni di una determinata persona ma complementi ben distinti. La regola di Granville Sharp si applica infatti alla struttura: articolo + apposizione + kai + apposizione + persona referente. La struttura di Pr 24,21 è invece: articolo + complemento oggetto + kai + complemento oggetto. Va inoltre osservato che in Pr 24,21  $\tau$ òv  $\theta$ eóv traduce  $\tau$  (Jahvé) ed è pertanto usato come nome proprio. Non risultano pertanto che esistano elementi comuni tra Tt 2,13 e Pr 24,21.

<sup>&</sup>lt;sup>1179</sup> Giuseppe Ricciotti, Le Lettere di Paolo..., 481

Boudou S.J., *San Paolo, Le epistole pastorali* = Verbum Salutis, Studium, Roma 1969, 226. Per altri passi espliciti relativi alla divinità di Cristo cfr. *Rom.* 9,5; *Fil.*2,6, vedi Settimio Cipriani, *Le Lettere di Paolo...*, 695

<sup>&</sup>lt;sup>1181</sup> GLNT, 429; cfr. G.B. Winer, Grammatik des neutestamentlichen Sprachidioms, Gottingen 1984, 158; A Grammar of New Testament Greek, vol. I, Prolegomena, 3 rd ed., Edinburgh 1908, 84; A Grammar of the Greek New Testament in the Ligth of Historical Research, 5th ed., New York 1931, 785-786, Grammatik des neutestamentlichen Grieehisch, 8te Aufl., Gottingen 1949, paragrafo 276,3.

<sup>1182</sup> Contrariamente a quanto si ritiene in La Traduzione del Nuovo Mondo..., 506-507

- 1°) La costruzione grammaticale. Se il «grande Dio» fosse una persona distinta dal «Salvatore nostro Gesù Cristo» occorreva in greco la ripetizione dell'articolo prima di "Salvatore", anche se di per se "Salvatore" considerato nome proprio e per ciò già sufficientemente determinato non necessitava per forza dell'articolo; tale articolo comunque era richiesto dall'ôς ἔδωκεν (*il quale diede se stesso*), espressione che certamente non può riferirsi a Dio Padre. Nel nostro caso tutti i sostantivi si riferiscono all'unica persona di Gesù Cristo, chiamata "grande Dio", il quale diede se stesso per noi allo scopo di riscattarci.
- 2°) Quando San Paolo, come anche il resto del *NT*, parla della manifestazione (epifania) della gloria, intende riferirsi a Cristo uomo-Dio, non a Dio Padre (cfr. *2Tess.* 2,8; *1Tim.* 6,14-15; *2Tim* 4,1; *Mt* 25,31; *1Pt* 4,13). I lettori di Paolo dovevano ovviamente intendere che in *Tt* 2,13 si parlava dell'attesa epifania di Cristo detto «grande Dio».
- 3°) Nell'apocalittica giudaica si parla tanto della manifestazione del Signore (Jahvè) quanto di quella del Messia, ma mai congiuntamente della manifestazione gloriosa di Jahvè e di quella del Messia. Nell'ipotesi che Paolo parli della manifestazione di Dio Padre e di quella del Messia Gesù, il suo testo non avrebbe paralleli.
- 4°) Un'altra ragione è la palese intenzione polemica contro il culto degli imperatori e degli eroi. Anche l'imperatore romano faceva le sue solenni «epifanie» al popolo offrendo doni e favori, tanto da essere chiamato «dio salvatore», «dio epifane»; ebbene, dice Paolo, c'è un solo vero «grande Iddio e Salvatore» (v. 13), Gesù Cristo, che ha fatto la sua prima «epifania» nell'umiltà e nella povertà, e farà la seconda nel fulgore abbagliante del suo trionfo. 1183

«Il titolo σωτήρ è piuttosto tardivo nella letteratura neotestamentaria e risulta sostanzialmente tipico delle lettere deuteropaoline e in particolare delle Pastorali. In una prima serie di testi è applicato nient'altro che a Dio, prassi da sottolineare perché costituisce una premessa indispensabile per la cristologia. Una seconda serie di testi lo applica invece a Gesù Cristo. L'origine di questa attribuzione a un uomo consiste doppiamente nel fatto che essa non ha paralleli di rilievo nella tradizione giudaica, certo non in rapporto al Messia, e che equipara indirettamente Gesù a Dio. Inoltre per comprendere adeguatamente la semantica del titolo bisogna tener conto del fatto che nelle lettere Pastorali esso si combina con il concetto di ἐπιφάνεια "manifestazione", concetto che è applicato a Cristo. Quindi Dio e Cristo sono coordinati insieme in modo dialettico, come in Tt 2,13 dove Gesù è definito senza mezzi termini "nostro grande Dio e Salvatore" esprimendo così una cristologia alta»  $^{1184}$ 

Ovviamente non si può certo negare che ci siano state a riguardo diverse discussioni tra gli studiosi, ma sostanzialmente oggi la stragrande maggioranza è concorde in favore dell'interpretazione "del grande Dio e Signore nostro Gesù Cristo" supportata da argomenti filologici, storici e tradizionali. Raymond E.Brown, nell'*Introduzione alla Cristologia del Nuovo Testamento*, pur attribuendo il titolo di Dio a Gesù, ritiene comunque che in questo passo sia dubbio l'uso di Dio per Gesù, per problemi di sintassi. Dice infatti che sono possibili tre interpretazioni, delle quali le prime due sono meno stringenti, mentre la terza è la più certa: «(c) "la gloria del nostro grande Dio-e-Salvatore Gesù Cristo".

Qui il titolo composto 'Dio e Salvatore', è dato a Gesù Cristo come il significato più ovvio del testo greco. Esso implica che il passo stia parlando solo di una gloriosa epifania, segnatamente di Gesù Cristo, in armonia con altri riferimenti all'epifania di Gesù Cristo nelle lettere pastorali (1Tim 6,14-15; 2Tim 4,1). La probabilità che "Salvatore" sia applicato a Gesù Cristo, piuttosto che a Dio Padre,

<sup>1183</sup> Cfr. GCB, 1296

<sup>&</sup>lt;sup>1184</sup> Cfr. Romano Penna, I RITRATTI ORIGINALI DI GESÙ IL CRISTO II..., 243ss

è suggerita dal versetto seguente (14) che parla della redenzione operata da Gesù. Alcuni vorrebbero respingere quest'interpretazione che dà a Gesù il titolo 'Dio' perché altrove, nelle lettere pastorali (1Tim 2,5, cfr. 4), si fa una chiara distinzione tra Dio (= il Padre) e l'uomo Gesù Cristo. Comunque, come abbiamo notato, nel quarto vangelo ci sono passi che chiamano Gesù Dio accanto a passi che distinguono tra Gesù e l'unico vero Dio.

Una decisione è difficile. Alcuni attenti studiosi (H.Conzelmann, J.Jeremias, J.N.D.Kelly) respingono l'interpretazione (c), mentre la maggioranza, e questo è il punto di vista praticamente unanime di grammatici e lessicografi (compresi O.Cullmann, J.D.Quinn, C.Spicq) la sostiene, accettando il fatto che qui Gesù è chiamato 'Dio'. 1185

La conclusione di Felice lascia ancora una volta molto perplessi:

«Concludendo, affermiamo che in questo passo, se tradotto dal giusto punto di vista, concorda con il generale insegnamento biblico secondo cui Gesù è un Figlio creato, non uguale al Padre e non Dio stesso»<sup>1186</sup>

In verità, il generale insegnamento biblico su Dio e Gesù è sostanzialmente diverso, chiaro e lampante:

- a) Gesù è il Figlio Unigenito generato dal Padre (un figlio non può essere creato da suo padre, ma solo generato)
- b) uguale al Padre nella natura divina
- c) certo non 'Dio stesso', ma è distinto da lui come persona

A prescindere dai singoli casi precedentemente analizzati dove è possibile o meno attribuire il titolo di Dio a Gesù, citiamo a riguardo la conclusione dello stesso Brown:

«Alla domanda che appare nel titolo di quest'*appendice* [I cristiani del Nuovo Testamento chiamavano Gesù 'Dio'?] si deve dare una risposta affermativa. Nel *NT*, in tre casi ragionevolmente chiari e in cinque probabili, <sup>1187</sup> uno dei quali è proprio *Tt* 2,13, Gesù è chiamato 'Dio'. L'uso di 'Dio' per Gesù, attestato agli inizi del II secolo, era la continuazione di un uso iniziato ai tempi del NT. Non c'è ragione di sorprendersi per questo... Questo non significa che possiamo sostenere un punto di vista ingenuo circa lo sviluppo che ebbe luogo nell'uso neotestamentario di 'Dio' per Gesù» <sup>1188</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1185</sup> Cfr. Raymond E. Brown, Introduzione alla Cristologia..., 177-178

<sup>&</sup>lt;sup>1186</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 508

I tre casi in cui Gesù è chiaramente chiamato 'Dio' sono: *Eb* 1,8-9; *Gv* 1,1; 20,28; quelli probabili *Gal* 2,20; *At* 20,28; *Gv* 1,18; *Col* 2,2-3; *2Tes* 1,12; *Tt* 2,13; *Rm* 9,5; *1Gv* 5,20, *2Pt* 1,1 (nota mia che estrapolo sempre dal Brown ma che non c'è nella presente citazione)

<sup>1188</sup> Cfr. Raymond E.Brown, Introduzione alla Cristologia..., 185

# ALCUNE TRADUZIONI CONTESTATE DA FELICE

Nella parte conclusiva del libro di Felice ci sono due sezioni così titolate: "Le Bibbie cattoliche e protestanti: Traduzioni Fedeli?" e "Le traduzioni interlineari". Vengono confrontati alcuni versetti di versioni cattoliche, protestanti e interconfessionali ritenuti incongruenti. Se ne riprenderanno solo certuni non precedentemente affrontati.

## **GENESI 19,24**

| Quando il Signore fece piovere dal cielo su | Allora <b>il Signore</b> fece piovere sopra Sodoma e |
|---------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| Sodoma e Gomorra zolfo e fuoco <b>TILC</b>  | sopra Gomorra zolfo e fuoco, proveniente <b>dal</b>  |
|                                             | Signore, dal cielo NVB                               |

«In questo passo nella traduzione TILC, come <u>anche in molte altre</u>, sono state tolte le parole "dal Signore"»<sup>1189</sup> (sottolineatura mia)

Così scrive Felice che, citando Ap 22,19 ("Se qualcuno toglie qualcosa dalle parole del libro di questa profezia, Dio gli toglierà la sua parte dell'albero della vita e della santa città che sono descritti in questo libro") confronta le due traduzioni (NVB abbreviazione utilizzata da Felice per la Nuovissima Versione dai testi originali delle Paoline - NVP) e lamenta questa "gravissima" omissione.

Tanto per cominciare, il fatto che non sia un'omissione talmente grave da accostarla al severo monito di *Ap* 22,19 è chiaro ed evidente a tutti; non si capisce poi quali siano le "molte altre Bibbie" di cui parla Felice, che hanno omesso le parole "dal Signore": sono presenti infatti in GCC, RI, NR, ND, NA, RL, CON, GA1, CEI,<sup>71</sup> TOB, NVP, BED, SBT, SBTI, PIB, SBA, SBS, UTET, CEI<sup>08</sup> e BPM, solo la TILC e la MA le omettono.

Credo inoltre che la TILC, essendo appunto una traduzione in lingua corrente, abbia evitato le parole "dal Signore" per non incorrere in una vana ripetizione: se infatti è il Signore che ha fatto piovere zolfo e fuoco, è chiaro che provenissero dal Signore, dal cielo.

Non per nulla la stessa TILC precisa che «Ancora oggi è una traduzione *adatta – e raccomandabile – soprattutto per la lettura scorrevole* (singola o in gruppo) di interi brani biblici. *Invece, per uno studio* che considera le singole parole, sarà bene usarla accanto a una traduzione non in lingua corrente (o, meglio ancora, insieme a un'edizione che utilizza le lingue originali). Quindi: la TILC non intende – né può – sostituire tutte le altre traduzioni bibliche. Questa forma riveduta della TILC conferma le sue caratteristiche originarie. Sua *fonte* rigorosa è sempre il *testo ebraico e greco* (nelle edizioni critiche più aggiornate). Sua *base* è una competenza, consolidata e critica, circa la *scienza del tradurre*. Sua *scelta fondamentale*, comunicativa e pastorale, è ancora quella di privilegiare le vie del *modello ES* (=Equivalenza Semantico-funzionale, o dinamica), rispetto alle vie del modello IF (=Imitazione Formale, o letterale); tale scelta dipende dal *suo scopo primario*: rendere possibile *una lettura scorrevole per tutti, credenti o no*»<sup>1190</sup>

Dunque, nessuna sostanziale contraddizione o differenza tra le due versioni.

<sup>&</sup>lt;sup>1189</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 788

<sup>1190</sup> TILC, 1804

#### **NUMERI 11,17**

Io scenderò e parlerò in quel luogo con te; prenderò lo spirito che è su di te per metterlo su di loro, perché portino con te il carico del popolo e tu non lo porti più da solo CEI

Io interverrò per parlare con te. Prenderò un po' dello spirito che ti ho dato, per effonderlo su di loro. Così essi potranno aiutarti a portare il peso di questo popolo, e non sarai più da solo a farlo TILC

Felice lamenta il diverso modo di rendere *spirito* e dice: «In pratica, secondo la TILC risulta che lo spirito è qualcosa, mentre la CEI traduce in modo da dare personalità allo spirito» 1191

Intanto, come giustamente ricorda Felice "tirandosi la zappa sui piedi", qui si sta parlando di spirito e non di *spirito santo*, tanto più che siamo nell'AT; infatti, come abbiamo già abbondantemente visto in altri casi, in modo particolare nell'AT con spirito si intende il vento, la forza o la potenza di Dio. Basti ad esempio lo spirito nel racconto della creazione, o la forza e la potenza divina nell'azione dei profeti e in particolari uomini, lo spirito del Signore, come ad indicare lui stesso, fino ad arrivare allo spirito del NT inteso come Spirito santo, la personalità divina dello Spirito (vedi soprattutto Giovanni).

A riguardo del nostro caso una nota in calce della TOB dice:

«La TOB: prenderò un po' dello spirito... La voce spirito indica qui l'insieme delle capacità che Dio dona ad ogni uomo in ordine ad una determinata missione. Nel v. 29 sarà più direttamente in questione lo spirito del Signore, che è la fonte dello spirito vitale elargito ad ogni uomo e dei diversi spiriti, accordati ad alcuni membri del popolo di Dio (giudici, re, profeti, artigiani)» 1192

Ecco perché altre versioni rendono con "parte dello spirito", "dello spirito" o "del tuo spirito" (RI, RL, GA3, NA, BED, SBTI, UTET, MA). Anche la nuova traduzione CEI<sup>08</sup> si avvicina molto alla TILC:

"Io scenderò è lì parlerò con te; toglierò **dello spirito** che è su di te e lo porrò su di loro"; come si vede non c'è nessun tentativo ne di difendere ne di confermare alcunché. Basta inoltre vedere la voce Spirito Santo nell'indice analitico della NVP a pag. 1977; anche in questo caso nessuna incongruenza tra le versioni bibliche.

# **MATTEO 5,32**

Ma io vi dico: chiunque ripudia sua moglie, eccetto il caso di **concubinato**, la espone all'adulterio e chiunque sposa una ripudiata, commette adulterio CEI

Ma io vi dico: Chi manda via la sua moglie, eccetto in caso di **fornicazione**, l'espone all'adulterio, e chi sposa la ripudiata, commette pure adulterio EP' 66

La questione che emerge da Mt 5,32 circa l'indissolubilità del matrimonio cristiano è particolare, non si può certo affrontare in poche righe, ne tanto meno considerarla solo dalla traduzione del termine πορνείας di assai vario significato. Anche ciò che sostiene Felice si fonda su un'impostazione sbagliata:

«Secondo la chiesa cattolica, il divorzio non è ammissibile per nessun motivo, e per far credere questo hanno reso erroneamente "πορνείας" (pornèias) con diversi termini moderni quali "concubinato",

<sup>&</sup>lt;sup>1191</sup> Idem, 788

<sup>&</sup>lt;sup>1192</sup> TOB, z), 279

"impudicizia", "relazione illegale", "matrimonio illecito", ecc.» 1193

Per sgomberare il campo da ogni equivoco e fare chiarezza, è opportunamente necessario puntualizzare alcune precisazioni:

- 1°) Intanto che il divorzio non sia ammissibile non l'ha deciso la Chiesa cattolica, ma è un dato di fatto derivante direttamente dalla Scrittura così come la fede cristiana delle origini l'ha recepita e vissuta: in Mc 10,2-12 il divorzio non è mai ammesso, per nessun motivo; Lc non ha l'episodio, ma ha la precisa negazione di Gesù in un insieme di altri detti (Lc 16,18) e Paolo dirà che questo è un "ordine" del Signore (ICor 7,10, vedi anche Rm 7,1-3).
- 2°) La Chiesa dunque non deve "far credere" niente a nessuno, ma insegna e ricorda: si arriva a determinate scelte di fede e di vita cristiana in modo libero e personale secondo i momenti e i tempi di ciascuno senza giudicare gli altri.
- 3°) Le accezioni concubinato, adulterio, impudicizia, infedeltà o altro, di per sé non sono erronee, casomai imprecise, perché non rendono in pieno il concetto greco originario πορνείας che praticamente da tutti gli studiosi viene intesa come incesto (in ebraico zenût), "grado di parentela proibito".

Un dizionario dice: «2. πορνεία significa "fornicazione,... prostituzione, nel senso di ogni genere di ogni rapporto sessuale illegittimo» <sup>1194</sup>

A proposito della nuova traduzione CEI<sup>08</sup> unione illegittima rispetto alla precedente concubinato, leggiamo:

«Il termine "concubinato" nel senso comune moderno è sinonimo di "convivenza" tra due persone non sposate, il che non è il significato della frase di Matteo. Neppure il termine "adulterio" esprime a sufficienza il concetto originario, poiché ingenera disprezzo nei confronti della donna. La traduzione con "unione illegittima" sembra quella meno ambigua, in quanto permette di comprendere che non si tratta soltanto della convivenza o dell'adulterio, bensì di tutte le unioni sessuali al di fuori del matrimonio»<sup>1195</sup>

Non trattandosi dunque di matrimonio, Gesù verrebbe stranamente a dire: non è mai lecito rompere un vincolo matrimoniale esistente, a meno che tale vincolo... non esista. Sembra un po' semplicistico. Non siamo quindi di fronte a un'eccezione riguardo l'indissolubilità del matrimonio come invece interpretano le chiese protestanti e quelle orientali, che forse troppo affrettatamente rendono  $\pi$ opveí $\alpha$ ç con *adulterio*, giustificando, una volta comprovato, la soluzione del vincolo matrimoniale; per *adulterio* infatti, corrisponde propriamente il termine  $\mu$ ovæí $\alpha$ .

Ecco l'elenco completo dei brani che troviamo nei vangeli:

- "Alcuni farisei si avvicinarono e, per metterlo alla prova, gli domandavano se è lecito a un marito ripudiare la propria moglie" (Mc 10,2  $CEI^{08}$ )
- "Allora gli si avvicinarono alcuni farisei per *metterlo alla prova* e gli chiesero: È lecito ad un uomo ripudiare la propria moglie *per qualsiasi motivo*?" (*Mt* 19,3 CEI<sup>08</sup>)
- "E disse loro: Chi ripudia la propria moglie e ne sposa un'altra, commette adulterio verso di lei" (Mc  $10,11-CEI^{08}$ )
- "Chiunque ripudia la propria moglie (παρεκτὸς λόγου πορνείας a parte/eccetto il caso di πορνείας) la espone all'adulterio, e chiunque sposa una ripudiata, commette adulterio (Mt 5,32; 19,9 CEI<sup>08</sup>)

<sup>1193</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 790

<sup>&</sup>lt;sup>1194</sup> DENT II, 1063

<sup>&</sup>lt;sup>1195</sup> R. Beretta - A. Pitta, COME CAMBIA LA BIBBIA..., 99

Soffermandosi solo sulla traduzione di πορνείας, non si dà alcuna importanza al "mettendolo alla prova" di Mc, presente anche all'inizio di Mt, "è lecito ripudiare... per qualunque motivo?"

Il "per qualunque motivo" richiama inevitabilmente la disputa vivissima tra i teologi ebrei dell'epoca di Gesù. Le due scuole di Hillel e di Shammaj intendevano in maniera diversa il testo di Dt 24,1, cui si fa illusione nella nostra pericope:

«Quando un uomo ha preso una donna e ha vissuto con lei da marito, se poi avviene che essa non trovi grazia ai suoi occhi perché egli ha trovato in essa *erwat dābār*, scriva per lei un libello di ripudio..."».

*Erwāth dābār* vale, materialmente, "nudità di parola", cioè "di cosa", ossia "un qualcosa di sconveniente": ma qual'era quella "cosa sconveniente" che poteva permettere il divorzio?

Per Shammaj era l'adulterio, mentre per Hillel invece era qualunque (nota bene: *qualunque*) cosa che al marito non piacesse: una pietanza cotta male, l'invecchiamento, uno sgarbo, ecc...

Chiedere a Gesù di scegliere chi avesse ragione o torto era davvero "metterlo alla prova", in vista della sua popolarità. Ora è chiaro che, come altre volte (tributo a Cesare, la donna con sette successivi mariti - di chi sarà moglie? - ), Gesù non risolve la questione, ma la supera, va oltre il caso proposto, come fa sempre nelle antitesi di *Mt* 5.

Si può presentare più o meno così il pensiero di Gesù: il divorzio era una volta permesso da Dio a causa della "durezza del vostro cuore", ma ormai non è più permesso, in nessun caso, indipendentemente dal senso esatto di *erwah dābār*. "A parte (παρεκτὸς) la faccenda della erwāth (Mt 5,32), "Non in base (μὴ ἑπὶ) alla faccenda della erwāth".

Contro questo modo di intendere non sembra che esista alcuna valida obiezione, anzi appare chiaro che tenga conto di tutti i dati del problema. Se il duplice inciso è omesso da Mc, da Lc e da Paolo è perché per i loro destinatari, la disputa rabbinica sulla  $Erw\bar{a}h\ d\bar{a}b\bar{a}r$ , non aveva alcun interesse.

L'indissolubilità del matrimonio non patisce eccezioni (*Mc.* 10,11; *Lc.* 16,18; *ICor.* 7,10s.), e l'apparente eccezione qui introdotta si risolve in una più generica affermazione. Il greco *pornèia* che molti nel v. 32 traducono "adulterio" (= gr. *moichèia*) corrisponde al termine ebr. *zenut*, col quale veniva indicato un matrimonio invalido perché contrario alla legge (*Lev.* 18,7-18) o per altri impedimenti di diritto naturale (cfr. l'uso di *pornèia* in *ICor.* 5,1 per indicare un'unione incestuosa). Si tratta, dunque, di un caso di matrimonio apparente, di unione di due senza esistenza di vincolo religiosamente e giuridicamente valido. Gesù afferma qui che l'unico caso in cui licenziare una donna non è commettere un adulterio né esporla all'adulterio, è quello in cui non esista un vero vincolo matrimoniale; con ciò dice allora che non si potrà mai sciogliere un vincolo valido. *Mt.*, che ha particolare interesse per il mondo ebraico palestinese, è l'unico ad averci conservato nelle parole di Gesù la menzione di una eccezione perfettamente intelligibile nel mondo giudaico ma non altrettanto – nel suo riferimento specifico alla *zenut* – nel mondo ellenistico-romano, mentre *Mc.* e *Lc.* preferiscono ometterla.<sup>1197</sup>

Impudicizia NVP, IBE
Concubinato (unione illegittima) CEI,<sup>71</sup> GCC, GA3, PIB, BPM
fornicazione RI, NA, ND, NR, CON, RL, TIV, SBT, SBTI, IDO, SBA, SBS, UTET, ED
relazione illegale TILC
unione illegittima BJ, TOB, CEI<sup>08</sup>
infedeltà (nel senso di adulterio) BLM, NIV, GL, LB

301

<sup>&</sup>lt;sup>1196</sup> Cfr. Gino Bressan, Fragmenta ne pereant..., 62-66; Vedi anche NVP, 1546

<sup>&</sup>lt;sup>1197</sup> Cfr. GA3, 25

#### **MATTEO 16,18**

Io ti dico: tu sei Pietro e su questa **pietra** edificherò la mia chiesa e le porte degli inferi non prevarranno contro di essa **NVB** 

Ed io altresì ti dico, che tu sei Pietro, e sopra questa **roccia** io edificherò la mia chiesa e le porte dell'inferno non la potranno vincere. **ND** 

pietra NR, CEI,<sup>71</sup> RL, BLM, GA3, TOB, NA, IBE, RI, NVP, CON, GCC, SBT, SBTI, IDO, SBA, SBS, UTET, CEI<sup>08</sup> roccia ND, GL, LB, NIV, TIV, PIB tu sei Pietro e su di te, come su una pietra TILC

dico anche a te, che sei una Roccia, e su questa pietra edificherò ED

Anche questo confronto, che riguarda il ruolo particolare di Pietro nel gruppo dei dodici (a riguardo ci sono comunque altri passi più espliciti), è in verità un falso problema, in quanto per un gioco di parole, sia *pietra* che *roccia* rendono esattamente il senso del greco, e le argomentazioni di Felice sono fuorvianti.

Lo stesso dice: «A prima vista sembra che la traduzione in italiano sia uguale a quella in lingua greca, ma è così solo all'apparenza. Le parole greche usate in questo brano non furono usate da Gesù come sinonimi. I traduttori cattolici cercano di indurre il lettore a credere che "Pietro" e "pietra" siano la stessa cosa, però Gesù disse "Tu sei Pietro", e non "Tu sei Pietra" o "una pietra e su questa pietra", termini che si assomigliano» 1198

Facciamo rispondere per prima alla TILC:

«•16,18 Gesù dà a Simone un nome nuovo. In *Giovanni* 1,42 il nome è *Cefa*, parola aramaica che significa "pietra", "masso roccioso". Qui il testo originale usa la forma greca *Petros*, Pietro, che nel nuovo Testamento è usata sempre e soltanto come nome nuovo di Simone. C'è quindi un gioco di parole: <u>Pietro (Cefa) e pietra (cefa) indicano la medesima persona.</u> Nella nostra traduzione - *tu sei Pietro e su di te, come su una pietra* - <u>le parole *su di te* esplicitano questo rapporto non sempre chiaro in altre traduzioni</u> del tipo: *Tu sei Pietro e su questa pietra.*.. Altra traduzione possibile: *Tu sei Pietro, pietra sulla quale.*.. Oggi le Chiese non sono concordi nella spiegazione del testo. C'è però consenso su questi dati biblici: 1. La promessa è fatta a Simone, quando accoglie la rivelazione del Padre (16,17), non quando agisce istintivamente (16,23); 2. Tutti gli apostoli, Simone compreso, sono chiamati "fondamenta" della Chiesa (*Efesini* 2,20; *Apocalisse* 21,14); 3. Pietro non è la *pietra angolare*: solo Cristo lo è (*Matteo* 21,42; *Marco* 12,10; *Luca* 20,17; *Atti* 4,1; *1Pietro* 2,7)». <sup>1199</sup>

«In aramaico, la lingua parlata da Gesù, Pietro-pietra corrispondono a un unico termine: *kefa*, di genere maschile; volendo conservare il genere in tutti e due i casi, si potrebbe dire: "tu sei roccia e su questa roccia…". In greco fu necessario distinguere *Petros* e *petra*. Il nome *Petros*, come – sembra – il corrispondente *kefa*, non era ancora usato come nome proprio. Simone conosce adesso il valore del nuovo nome annunziatogli da Cristo fin dal primo incontro (*Gv.* 1,42); già il fatto di un mutamento di nome significava per lui l'orientamento verso un nuovo destino (cfr. *Gen.* 17,5). Pietro, dunque, è costituito fondamento della Chiesa, qui concepita come un edificio, una casa, di cui Gesù dice: la *mia* Chiesa, come dirà: il *mio* regno (Gv. 18,36)»<sup>1200</sup>

L'ED sia nell'inglese letterale che in quello corrente della colonna di destra, opportunamente rende il

<sup>1198</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 791

<sup>1199</sup> TILC, 1357

<sup>&</sup>lt;sup>1200</sup> GA3, 57

termine greco πέτρος sempre con "roccia": «... dico anche a te, che sei **Roccia**, e su questa **pietra** edificherò...», scrivendo la prima volta Roccia in maiuscolo ad indicare la persona di Pietro. Sulla stessa linea si muove la letteralissima TIV che rende: «E io perciò a te dico che tu sei (**una Pietra**), e su questa **roccia** edificherò di me la chiesa»

«Pietro... pietra: il giuoco di parole era perfetto in aramaico, la lingua parlata da Gesù, in cui il nome della persona è identico al nome di cosa, cioè Kepha (cfr. Giovanni 1,42): perciò bisognerebbe poter tradurre tu sei Roccia, e sopra questa roccia edificherò, ecc. Con le parole di questo tratto Gesù costituisce l'apostolo Simone Pietro fondamento e rettore supremo della Chiesa da Lui fondata» 1201

«Πέτρος... nome sostant proprio di pers... dal greco πέτρος pietra, traduz dall'aram kêfâ = roccia: Pietro... Mai nessun uomo ebbe un elogio pari a questo e una promessa così sovrumana. In aramaico kefa = pietra, può essere tanto un nome comune quanto un nome di persona: donde il giuoco di parole fatto da Gesù: la chiesa sarà inamovibile perché fondata sulla pietra (cfr. 7,25)» $^{1202}$ 

Il discorso non è quello di dividere, come a torto ritiene Felice, la parola greca *pètra* (masso di roccia o pietra) da *Pètros* (frammento di roccia): sono infatti sinonimi e indicano la stesa persona. Nulla a che vedere dunque con traduttori cattolici che cercano di indurre il lettore a credere che "Pietro" e "pietra" siano la stessa cosa, ma appunto quello di stabilirne il rapporto. Rapporto che infatti non appare chiaro neanche nella NM perché al posto di *pietra* ha semplicemente usato il sinonimo *masso di roccia*.

### **MATTEO 24,36**

| Quanto poi a quel giorno ed ora nessuno ne         | Ma quanto a quel giorno e a quell'ora nessun li      |
|----------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| sa nulla, neanche gli angeli dei cieli, fuorché il | sa, neppure gli angeli del cielo, neppure il Figlio, |
| solo Padre <b>PIB</b>                              | ma il Padre solo. <b>NR</b>                          |

Nel confronto di queste due versioni bibliche, Felice lamenta l'assenza delle parole "neppure il Figlio", che eviterebbero ai sostenitori della della Trinità il pericolo di sminuire la figura e la persona di Gesù; lui stesso infatti risponde così: «Perché mancano? Queste parole preoccupavano i sostenitori della Trinità!» 1203

Se fosse veramente questa la preoccupazione dei sostenitori della Trinità, perché allora esse appaiono nella stragrande maggioranza di tutte le bibbie sotto elencate che sostengono e difendono chiaramente l'insegnamento trinitario? Le avrebbero certamente tralasciate:

neppure il Figlio BLM, RL, CEI,<sup>71</sup> TOB, TILC, CON, GA3, GCC, LB, GL, NIV, TIV, NR, SBT, IDO, SBA, SBS, UTET, CEI<sup>08</sup>, ED, BPM (non lo riportano) PIB, ND, NVP, RI, SBTI, MA

Le sei versioni che omettono qui le parole "neppure il Figlio" (PIB, ND, NVP, RI, SBTI, MA) le riportano nel passo parallelo di *Mc* 13,32 e sono comunque sempre bibbie cristiane (ND protestante e le altre cattoliche), dunque trinitarie. La stessa MA in *Mt* 24,36 rimanda in nota: "Escludendo lui

1202 7 11: 7

<sup>1201</sup> RI, 1406

<sup>&</sup>lt;sup>1202</sup> Nolli, Evangelo secondo..., 459-460

<sup>&</sup>lt;sup>1203</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 792

stesso, ma sol come uomo".

Anzi, la PIB e la SBTI che in *Mt* 24,36 omettono l'inciso - come puntualmente ha fatto notare Felice - rimandano al passo parallelo di *Mc* 13,32 che testualmente dice:

"Circa poi a quel giorno e a quell'ora, nessuno sa nulla, neanche gli angeli in cielo, **né il Figliuolo**, fuorché il Padre" (PIB), e in nota spiega:

«È un celebre passo, di cui hanno abusato gli Ariani e i razionalisti moderni per negare la divinità di Gesù Cristo, ma che ben analizzato dimostra il contrario. Da un attento esame infatti Gesù... con le sue parole vuole soltanto dire che Egli non ha avuto la missione di comunicare agli uomini il giorno finale del giudizio. Ai suoi apostoli infatti, poco prima di salire al cielo, ha detto: "Non istà a voi conoscere i tempi e i momenti, che il Padre si è riservato in suo potere (*Atti*, 1,7). Questa conoscenza, che è comune a tutte le tre persone della SS. Trinità, Gesù l'attribuisce in particolare al Padre per ragione della sua proprietà personale, perché il Padre è origine delle altre due persone e perciò in Lui stanno come in fonte gli attributi divini»

La stessa RI pur non riportando "neppure il Figlio", in *Mc* 13,32 dice: «Quanto poi al giorno e all'ora nessuno li sa, né gli angeli del cielo, **né il Figliuolo**, ma il Padre soltanto».

La NVP in nota a *Mt* 24,36 ricorda: «36 Dopo gli *angeli del cielo* alcuni mss aggiungono: e neanche il Figlio, come si trova in Mc 13,32», e in *Mc* 13,32 dice ancora: «13,32-34. L'affermazione di Gesù che neppure il Figlio conosce la data della fine del mondo ha creato difficoltà per gli esegeti, timorosi di una possibile conclusione all'inferiorità del Figlio rispetto al Padre: ma ciò è escluso. A parte che è Gesù stesso a chiamarsi Figlio e a mettersi al di sopra degli angeli e vicino al Padre, si può intendere l'affermazione di Gesù come di conoscenza comunicabile: il Padre non voleva che la manifestasse agli uomini; oppure, come spiegano altri, si tratta di conoscenza che equivale a prendere l'iniziativa, la quale aspetta al Padre. L'importante, per Gesù, non è soddisfare una inutile curiosità, ma invitare alla vigilanza per non essere colti all'improvviso».

«Alcuni buoni testi greci aggiungono qui: *Nemmeno il Figlio*. L'inciso è certamente autentico in san Marco [13,32]; appartiene dunque al commento del secondo vangelo dire in che senso il Figlio di Dio "non sa" in quanto uomo il giorno e l'ora della fine del mondo» <sup>1205</sup>

«36. Il Figlio non ha avuto la missione di far conoscere la data» 1206

Subito dopo Felice continua ancora:

o - «La versione BG, che seguendo il testo della CEI include questa frase, nella nota in calce dice che la "volg. omette, forse per scrupolo teologico". Traduttori o copisti che credevano nella dottrina della Trinità, potevano essere tentati di omettere una frase dalla quale si comprende che Gesù non sapeva una cosa conosciuta dal Padre. Infatti, come poteva il Figlio non conoscere cose di cui solo il Padre era a conoscenza se i due sono coeguali ed entrambi Dio?»

La medesima risposta viene proprio dalla stessa nota della BG citata da Felice solo parzialmente; sono le parti mancanti in rosso, che completano la citazione, a rispondere in pieno a Felice:

• «24,36 e neppure il Figlio: volg. omette, forse per scrupolo teologico. Come uomo, il Cristo ha

<sup>1204</sup> PIB, 1861

<sup>&</sup>lt;sup>1205</sup> Verbum Salutis, Vangelo secondo..., 479

<sup>1206</sup> CEI,71 998

<sup>&</sup>lt;sup>1207</sup> La Traduz,ione del Nuovo Mondo..., 792

ricevuto dal Padre la conoscenza di tutto ciò che interessava la sua missione, ma ha potuto ignorare certi punti del piano divino, come afferma qui formalmente»<sup>1208</sup>

«Gesù lo sa come Figlio di Dio, non come figlio dell'uomo, da poterlo comunicare» 1209

È la sua vera umanità che ha "impedito" a Gesù di conoscere in questo caso certe cose del piano divino, e non la paura o la preoccupazione di alcuni traduttori e copisti di fare emergere un Gesù "ignorante" e poco divino; tornano sempre in mente le preziose raccomandazioni:

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti»<sup>1210</sup>

#### Accuratezza nelle affermazioni

«I testimoni di Geova sono un'organizzazione di verità. Dovremmo voler dichiarare la verità ed essere sempre assolutamente accurati in tutti i particolari. Questo si dovrebbe fare non solo riguardo alle dottrine ma anche nelle citazioni, in ciò che diciamo intorno ad altri o nel modo in cui li rappresentiamo, e negli argomenti che implicano dati scientifici o notizie di cronaca. Le affermazioni errate fatte a un uditorio possono essere ripetute e l'errore può essere ingrandito. Le inesattezze che sono riconosciute da un uditorio suscitano dubbi in quanto all'autorità dell'oratore su altri punti, forse mettendo anche in dubbio la veracità del messaggio stesso» 1211 (il grassetto è mio)

Come si vede, dunque, non c'è nessunissima preoccupazione da parte di alcun trinitario per la mancanza di queste parole! Evidentemente, chi si preoccupa, e si sa che ha tutti i suoi buoni motivi per farlo, è solo Felice.

# **MATTEO 25,13**

| Vegliate dunque, perché non sapete né il    | Vegliate dunque, perché non sapete né il giorno |
|---------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| giorno, né l'ora in cui il Figlio dell'uomo | né l'ora <b>LU</b>                              |
| verrà ND                                    |                                                 |

«Questo è un altro passo <u>da contestare</u>, in quanto <u>sono state aggiunte le parole "in cui il Figlio dell'uomo verrà</u>". Queste parole, infatti, non si trovano nella maggioranza dei manoscritti antichi più attendibili» <sup>1212</sup>

Così Felice chiude perentoriamente il discorso. Francamente però non si capisce "cosa ci sia" da contestare e "chi si debba contestare", visto che nessuno ha aggiunto queste parole, come infatti dimostra anche l'elenco praticamente unanime delle versioni bibliche che non le riportano:

(omettono) RI, PIB, CEI,<sup>71</sup> NVP, GA3, TILC, GCC, NR, NIV (nota), TIV, IBE, IDO, SBS, UTET, CEI<sup>08</sup>, MA, BPM, ED, MA, BPM né l'ora in cui il Figlio dell'uomo verrà ND

<sup>1208</sup> BG,71 2143

<sup>&</sup>lt;sup>1209</sup> SBTI, 1595

<sup>&</sup>lt;sup>1210</sup> Manuale per la Scuola..., 155

<sup>&</sup>lt;sup>1211</sup> Manuale per la Scuola..., 110, § 10,11

<sup>&</sup>lt;sup>1212</sup> Cfr. La Traduzione del Nuovo Mondo..., 792

[in cui il Figlio dell'uomo verrà] SBA, SBTI non sapete la data e il momento del mio ritorno LB, GL

Che nella ND le parole "in cui il Figlio dell'uomo verrà" siano state aggiunte è vero, ma dire che sono da contestare è fuori luogo. Così come è insufficiente dire solo che non si trovano nella maggioranza dei manoscritti antichi più attendibili, in quanto sono semplicemente *l'ovvia specificazione di un qualcosa* di cui non si sa né il giorno, né l'ora, cioè proprio l'arrivo del Figlio dell'uomo, Gesù. La SBTI e SBA ad esempio le riportano ma tra le parentesi quadre, ad indicare appunto che non si trovano nel testo.

La stessa ND infatti rimanda poco prima, precisamente a 24,42 dove dice: "Vegliate dunque, perché non sapete a che ora **il vostro Signore verrà**"; un ulteriore rimando indica 25,13, *Mc* 13,33, *Lc* 21,36, nonché a *Mt* 24,44.

L'aggiunta di queste parole, dunque, non sono fatte per sbaglio o a caso.

«25,1-13 Le vergini rappresentano le anime cristiane nell'attesa dello sposo, il Cristo. Anche se egli ritarda, la lampada della vigilanza deve restare pronta» <sup>1213</sup>

All'interno di un insegnamento di Gesù in contesto escatologico, segnato dalle parabole del fico, della vigilanza e delle vergini stolte e prudenti, *Lc* 12,40 dice: «Anche voi siate pronti, perché in un'ora che non pensate viene **il Figlio dell'uomo**» (NM) e *Mt* 24,42.44

«Siate vigilanti, dunque, perché non sapete in quale giorno verrà **il vostro Signore**.» La IBE in nota al nostro passo dice: "**13** né l'ora (P35 B S A C\* D) è in Cc ampliato ἐν ἡ ὁ ὑιὸς του ἀνθρώπου ἔρχεται, cfr. 24,44"; vedi anche NAT, 72.

«Lo sposo della parabola è il Cristo, che tornerà senza che se ne sappia né il tempo né l'ora» 1214

«È ignoto *il giorno e l'ora* della seconda e ultima parusia di Cristo, in tutta la sua maestà, per il giudizio universale (cfr. v. 31, 24,36)»<sup>1215</sup>

«Come su dieci fanciulle desiderose di partecipare al pranzo di nozze, soltanto cinque vi furono ammesse perché si trovarono pronte all'arrivo dello sposo, mentre le altre cinque perdettero l'occasione nel vano tentativo di prepararsi; così alla venuta di Cristo i fedeli pronti entreranno nel regno, mentre gli altri, nonostante la loro buona volontà dell'ultimo momento ne saranno esclusi» 1216

«Con la parabola delle *dieci vergini* Gesù vuole inculcare la vigilanza e la prudente preparazione per la sua seconda venuta... Accanto al senso fondamentale della vigilante preparazione si è aggiunto anche un significato mistico: lo sposo è Gesù Cristo; la Chiesa è la sposa; i fedeli sono le vergini che devono muovere incontro a Cristo con la lampada della fede, avvivata dall'olio della carità e fiammeggiante di opere buone, per aver parte al gioioso convito del cielo»<sup>1217</sup>

Per Felice, dunque, il problema di fondo non è nell'assenza di tali parole dai manoscritti antichi più attendibili (in questo caso è solo un pretesto), ma nella necessità di non dover riconoscere che si parli

<sup>&</sup>lt;sup>1213</sup> BG, <sup>71</sup> 2144, 2377

<sup>&</sup>lt;sup>1214</sup> CEI, 998

<sup>&</sup>lt;sup>1215</sup> NA, 1094

<sup>&</sup>lt;sup>1216</sup> Nolli, Evangelo secondo..., 744

<sup>&</sup>lt;sup>1217</sup> PIB, 1825

del Figlio dell'uomo, Gesù il Signore, che verrà in un momento imprecisato, come invece testimoniano bene le Scritture.

# **APOCALISSE 1,11**

| Che diceva: «Io sono l'Alfa e l'Omega, il     | Che diceva: Quello che vedi scrivilo in un libro e |
|-----------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| Primo e l'Ultimo», e ciò che tu vedi scrivilo | mandalo alle sette Chiese <b>CEI</b>               |
| in un libro e mandalo alle sette chiese che   |                                                    |
| sono in Asia <b>ND</b>                        |                                                    |

Ap 1,11 e 22,12 sono gli ultimi due casi della prima sezione che vengono considerati. Felice nel suo libro così commenta la citazione di Ap 1,11 della versione ND:

«Alcuni trinitari citano questo passo per cercare di dimostrare che Gesù è Dio. Questa espressione ricorre nella DI e in poche altre vecchie traduzioni bibliche. L'espressione non è inclusa nella stragrande maggioranza delle traduzioni bibliche moderne. Essa non trova alcun sostegno nei più antichi manoscritti greci. Tale interpretazione è basata su tardi manoscritti che sono stati trovati difettosi a causa di scribi troppo zelanti nel voler applicare il titolo "l'Alfa e l'Omega, il primo e l'ultimo" a Gesù Cristo» 1218

In effetti è vero che nessuna delle versioni bibliche moderne in *Ap* 1,11 riporta l'inciso «Io sono l'Alfa e l'Omega, il Primo e l'Ultimo» riferito a Gesù Cristo, proprio perché semplicemente non è presente nel testo greco. Ma è altresì vero che lo stesso Felice evita appositamente di citare almeno altri 3 passi dove invece queste parole sono ben presenti e riferite a Gesù Cristo. Per andare incontro agli stessi *TdG* citeremo dalla NM:

Ap 1,17 «E quando lo vidi, caddi ai suoi piedi come morto. Ed egli pose su di me la sua mano destra e mi disse: "Non aver timore, **io sono il Primo e l'Ultimo**, e il vivente, e fui morto, ma, ecco, vivo per i secoli dei secoli» (NM)

Ap 2,8 «"E all'angelo della congregazione [che è] a Smirne scrivi: Queste son le cose che dice 'il **Primo e l'Ultimo**', che fu morto e tornò a vivere» (NM)

Ap 22,13 «Io sono l'**Alfa e l'Omega**, il primo e l'ultimo, il **principio e la fine**» (NM)

«"Il *primo e l'ultimo*", l' "*alfa e l'omega*", "l'*inizio e la fine*", sono tre definizioni cristologiche che indicano e determinano l'omogeneità di Cristo con Dio. Particolarmente nell'Apocalisse spaziano sul piano della storia, di cui Cristo insieme a Dio è Signore e alla cui natura e funzione solo lui può partecipare»<sup>1219</sup>

Anche NAT in nota a *Ap* 1,17 scrive: "**17** *Io sono*… : cfr. Is 44,6 e 48,12, in cui la stessa espressione è applicata a Dio. Qui designa Cristo, come in Ap 2,8 e 22,13."

Nel libro *Rivelazione* mentre si attribuisce a Geova in persona «Ecco, vengo presto... Io sono l'Alfa e

<sup>&</sup>lt;sup>1218</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 796

<sup>1219</sup> Cfr. Romano Penna, I RITRATTI ORIGINALI DI GESÙ IL CRISTO II..., 477

l'Omega» <sup>1220</sup> (*Ap* 22, 12-15), tre pagine dopo, per un'imperdonabile svista, lo si dice anche di Gesù: «Sia lui che Geova Dio stesso ribadiscono più volte il fatto che essi vengono "presto", e Gesù qui lo ripete per la quinta volta (Rivelazione 2:16, 3:11; 22:7, 12,20)» <sup>1221</sup>

Come riconoscono le scritture e tutti gli studiosi, il titolo divino «Io sono l'Alfa e l'Omega, il Primo e l'Ultimo» nell'Apocalisse si applica indistintamente sia a Dio Padre che a Gesù; nulla a che vedere dunque con «tardi manoscritti che sono stati trovati difettosi a causa di scribi troppo zelanti nel voler applicare il titolo "l'Alfa e l'Omega, il primo e l'ultimo" a Gesù Cristo». 1222 Casomai questa è la scusa di Felice e dei TdG per tentare di oscurare la divinità di Cristo.

# **APOCALISSE 22,12**

| Ecco – [dice il Signore] – ch'io vengo presto,   | Ecco, io vengo tra breve. La mia mercede sta con |
|--------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| e la mia mercede è con me, da rendere a          | me, per dare a ciascuno secondo le sue opere     |
| ciascuno in conformità del suo operato <b>RI</b> | CON                                              |

«Questo è un altro tentativo per voler applicare a tutti i costi il riferimento all'Alfa e all'Omega del versetto 13 di Rivelazione 22 a Gesù Cristo. <u>Qualche versione al versetto 12 inserisce il nome "Gesù"</u>, così che il riferimento all'Alfa e all'Omega del versetto 13 sembrerebbe applicarsi a lui. Ma il nome "Gesù" non compare nel testo greco, e altre traduzioni della Bibbia non lo includono» <sup>1223</sup>

Anche le considerazioni di Felice che si leggono circa la citazione di *Ap* 22,12 sono fuori luogo, in quanto *Ap* 22,6-21 è l'epilogo, l'ultima sezione dell'opera, dove il tema conduttore è la venuta di Cristo. Non è possibile parlare di una vera e propria struttura, ma di parti differenti a seconda dei personaggi che le pronunciano. Nei vv. 12-13 eccheggia di nuovo la voce di Cristo che ripete la certezza del suo intervento: in connessione con la frase precedente, egli parla di ricompensa da dare agli uomini in base alle loro storiche e concrete scelte (*cfr*. 14,13; 20,12.13). Il Cristo risorto, che afferma questo, si presenta con tre doppie e analoghe definizioni tutte già comparse (*cfr*. 1,8.17; 2,8; 21,6), per ribadire la sua natura di Signore della storia che determina l'inizio, lo sviluppo e la conclusione di tutte le cose. 1224

Chi viene presto, dunque, non può che essere Cristo stesso. Felice dovrebbe indicare quali sono le versioni che aggiungono, come sostiene, "dice il Signore", perché non esistono. La RI, l'unica che lui ha segnalato, le riporta infatti tra le parentesi quadre ad indicare appunto che non fanno parte del testo.

«12. **Vengo presto:** sia per il giudizio individuale dopo la morte di ciascuno, sia alla venuta finale per quello universale. Chi parla qui è Gesù Cristo, il quale afferma che avrà con sé la ricompensa per ciascuno, poiché alla fine ciascuno sarà ricompensato secondo le sue opere. 13. Si enumerano gli attributi divini di Gesù, che gli danno il diritto di giudicare gli uomini» 1225

«Qui [in 1,8] il testo obbliga ad affermare che è Dio che parla, come certamente in 21,6; mentre, in

<sup>1220</sup> Rivelazione, il suo grandioso culmine..., 316

<sup>1221</sup> Idem

<sup>&</sup>lt;sup>1222</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 796

<sup>&</sup>lt;sup>1223</sup> Idem, 797

<sup>1224</sup> Cfr. BPM, 3131

<sup>1225</sup> Cfr. LA SACRA BIBBIA. TRADUZIONE DAI TESTI ORIGINALI, Paoline, Alba 1968

22,13 la stessa parola viene evidentemente messa in bocca a Cristo» 1226

«*L'Alfa e l'Omega*: prima e ultima lettera dell'alfabeto greco (21,6; 22,13), trasposizione nel Cristo di una qualità di Dio, principio e fine di tutto (Is 41,4; 44,6; cf. 1,17; 2,8)»<sup>1227</sup>

«Cf Is 49,2; Eb 4,12 ove la stessa espressioni è applicata a Dio. Qui designa Cristo, come in Ap 2,8 e 22,13»<sup>1228</sup>

«ALFA E OMEGA Sono la prima e l'ultima lettera dell'alfabeto greco. Citate insieme, queste due lettere alludono a Dio: principio e fine di tutta la realtà. Nel Nuovo Testamento, questa qualità divina viene riferita a Gesù Cristo: "Io sono l'Alfa e l'Omega, dice il Signore Dio, colui che è, che era e che viene" (Ap 1,8)»<sup>1229</sup>

«Ecco la prima volta di Cristo, che segna il punto culminante della visione. Ritroviamo l'affermazione in 2,8 e 22,13, associata in quest'ultimo testo ad altri titoli: Alfa e Omega, principio e fine. Alfa e Omega erano titoli di Dio stesso in Ap 1,8. Nell'Apocalisse la coppia "primo e ultimo" si trova sempre riferita a Cristo. Tuttavia l'espressione è evidentemente presa da testi come Is 44,6 e 48,12, dove si tratta di Dio. Questo transfert cristologico non ci stupisce più» 1230

«[22,13] v. 13. Tre coppie di titoli cristologici. Alfa e Omega, inizio e fine sono predicati di Dio stesso in 1,8 e 21,6... In compenso, si applicano a Cristo i titoli di "primo e ultimo", in 1,17 e 2,8. Si tratta di quasi sinonimi. L'interessante è che, ancora una volta, il nostro autore insiste sulla qualità e sul ruolo veramente divini di Cristo»<sup>1231</sup>

«L'Apocalisse riferisce a Cristo gli attributi di Dio nell'AT. Egli è il primo e l'ultimo, l'alfa e l'omega (1,7; 2,8; 22,13)»<sup>1232</sup>

«Gesù è sentito e pensato al livello di Dio... Gli attributi di Dio nell'AT, specialmente quelli dinamici, vengono riferiti a lui: egli è "il primo e l'ultimo", "l'alfa e l'omega" (1,7; 2,8; 22,13): si trova all'inizio e alla conclusione della serie omogenea della storia della salvezza... Con ciò si manifesta come equivalente a Dio e gli compete il titolo divino "Signore dei signori" (17,14; 19,16)»<sup>1233</sup>

«Il primo e l'ultimo, l'alfa e l'omega (ὁ πρῶτος καὶ ὁ ἔσχατος, τὸ Ἄλφα καὶ τὸ ˆΩ: 1,17; 2,8; 22,13): detti di Dio (cf 1,8; 21,16), questi titoli vengono trasferiti a Cristo che, in rapporto col mistero pasquale, è indicato come all'inizio e alla conclusione della serie omogenea rappresentata dalla storia della salvezza» 1234

«C'è un contatto letterale con *Is* 44,6: "così dice Iahvè *şebaōth*: io sono il primo e io sono ultimo (e

<sup>1226</sup> L'Apocalisse di San Giovanni, traduzione e commento di..., 38

<sup>&</sup>lt;sup>1227</sup> BG,<sup>71</sup> 2627

<sup>&</sup>lt;sup>1228</sup> TOB, z), 2872

<sup>&</sup>lt;sup>1229</sup> Enciclopedia del Cristianesimo..., 44

<sup>&</sup>lt;sup>1230</sup> L'Apocalisse di San Giovanni, traduzione e commento di..., 60

<sup>&</sup>lt;sup>1231</sup> *Idem*, 707

<sup>1232</sup> LDTE, 824

<sup>1233</sup> NDTB, 92

<sup>1234</sup> Il Messaggio della Salvezza 8..., 390

con Is 48,12) Iahvè è visto qui soprattutto nella sua trascendenza che supera le vicende delle cose. In Ap 1,8 Dio è detto "alfa e omega"; lo stesso titolo è applicato a Cristo in *Ap* 22,13.»<sup>1235</sup>

«La formula "il Primo e l'Ultimo" (*ho prôtos kai ho èschatos*) si trova solo come auto-qualificazione di Cristo glorificato (1,17; 2,8; 22,13). Si rifà alla dizione ebraica degli attributi divini, presente nel Deuteroisaia (41,4; 44,6; 48,12)... Un'altra espressione, simile quanto al contenuto, è: "io sono l'alfa e l'omega" (*alfa* è la prima lettera e *omega* è l'ultima) e anche: "io sono l'inizio e la fine" (22,13). Il trasferimento di questi attributi divini al Risorto indica che Cristo è stato innalzato a dignità divina e ha assunto compiti di creatore e di perfezionatore» <sup>1236</sup>

# ALCUNE TRADUZIONI INTERLINEARI CONTESTATE

## **MATTEO 24,36**

# Nuovo Testamento Greco-Latino-Italiano a cura di Piergiorgio Beretta (San Paolo 2000)

| Περὶ δὲτῆς ἡμέρας ἐκείνης καὶ ὥρας<br>riguardo poi a giorno quello e ora         | De die autem illa et hora nemo scit, neque àngeli caelorum, nisi solus Pater. |
|----------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| οὐδεὶς οδεν, οὐδ οἱ ἄγγελοι τῶν nessuno conosce, né gli angeli dei               | «Quanto al giorno e all'ora nessuno lo sa,                                    |
| οὐρανῶν οὐδ ὁ υἱός, εἰ μὴ ὁ πατὴρ<br>cieli <b>ne il figlio</b> , se non il padre | neppure gli angeli del cielo, ma solo il Padre»                               |
| μόνος.<br>solo.                                                                  |                                                                               |

Con *Mt* 24,36 si passa all'analisi di alcune interlineari cattoliche e protestanti. Felice ritiene che possano essere soggette a molte critiche se trattate con lo stesso metro con cui si è operato nei confronti della KIT. Ci si limiterà ad analizzarne solo un paio, considerando anche l'esiguo numero a nostra disposizione.

Nell'esempio in questione, a cui si rimanda perché già affrontato precedentemente, Felice lamenta l'omissione nella traduzione latina e italiana della NVP dei termini "nè il Figlio".

Si ricorda solo che mentre la traduzione letterale del Beretta (IBE) segue il testo critico del Nestle-Aland, quella corrente è la *Nuovissima versione dai testi originali* della San Paolo (NVP), la cui nota oltretutto dice:

«36 angeli del cielo, ma solo...: così Sc L W, mentre il testo greco a fronte con B S\* D  $\Theta$  intèrpola οὐδὲό υίος (e neppure il figlio, ma solo), cfr. Mc 13,32»<sup>1237</sup>

Anche CEI, 71 CEI, 08 TIV, BLM, NA, NR, TOB, RL, GA3, CON, GCC, SBT, IDO, SBA, SBS,

<sup>1235</sup> Idem, 409

<sup>1236</sup> DCBNT, 694

<sup>1237</sup> IBE, 231

UTET, ED, BPM riportano "neppure il Figlio", mentre RI, PIB, ND, SBTI e MA le omettono precisando in nota le spiegazioni del caso. Come si vede è dunque chiarissimo: nessuna omissione di importanti vocaboli per nascondere chissà che cosa; è solo una questione di scelte critiche testuali dovute a diversi manoscritti.

#### MATTEO 2,8

Evangelo secondo Matteo, a cura di G. Nolli (1988) Libreria Editrice Vaticana

καὶ πέμψας αὐτοὺς εἰς Βηθλέεμ επεν, Πορευθέντες ἐξετάσατε ἀκριβῶς περὶ τοῦ παιδίου· ἐπὰν δὲεὕρητε ἀπαγγείλατέ μοι, ὅπως κἀγὼ ἐλθὼν προσκυνήσω αὐτῷ

Et mittens illos in Bethlehem, dixit: <<Ite et interrogate diligenter de puero; et cum inveneritis renuntiate mihi, ut et ego veniens **adorem eum**>>.

e mandandoli a Betlemme disse: "Andate e cercate diligentemente il fanciullo. Quando l'avrete trovato, fatemelo sapere, affinché io pure venga a **rendergli omaggio**".

Felice citando il Nolli, fa notare che mentre nell'episodio dei magi  $^{1238}$ in Mt 2,2 προσκυνῆσαι è reso adorarlo, in 2,8.11 lo stesso verbo viene reso con rendere omaggio; qual è il motivo di tale scelta? Abbiamo già affrontato la questione in Eb 1,6 dove rimandiamo. Il perché è spiegato bene da questo dizionario:

«ADORAZIONE… a) l'a. è riferita anzitutto a Dio… È il riconoscimento del sovrano potere, dell'infinita maestà di Dio.

b) Riferita a Gesù Cristo durante al sua vita terrena, l'a. non può *sempre* essere intesa come un aperto riconoscimento della Divinità: giacchè ci fu un progresso verso la fede piena a Gesù, Messia e vero Dio. I Magi orientali si prostrarono davanti al bambino Gesù rendendogli un omaggio che può non comprendere il riconoscimento della divinità. Ancor di più il gesto del re Erode poteva benissimo fermarsi al semplice ossequio. Il lebbroso si prostra ed esterna la sua venerazione per Gesù taumaturgo, Giairo, in un atteggiamento riverenziale abituale supplica la guarigione della figlia, e altri numerosi casi. Ma il cieco nato, per esempio, riacquistata la luce degli occhi, accompagna il suo atto di fede con l'adorazione che supera qui la semplice finalità ossequiosa. Un riconoscimento chiaramente cosciente della divinità di Gesù è presente nell'adorazione delle donne reduci dal sepolcro dopo la Resurrezione (*Mt* 28,9), quelle degli apostoli in Galilea (*Mt* 28,17) e dopo l'Ascensione (*Lc* 24,52). Adorazione piena, come al Padre, è ovunque riconosciuta e tributata a Gesù negli *Atti* e nelle lettere di San Paolo (*Fil* 2,5-11; *At* 7,55s.; 59s.)»<sup>1239</sup>

È vero che l'adorazione in riferimento a Dio e quella in riferimento a Gesù Cristo hanno intrapreso strade diverse nel loro evolversi, ma alla fine hanno trovato una sostanziale equivalenza. È in questo senso che si deve intendere la scelta traduttiva del Nolli. Ecco perché, ad esclusione di IDO e di ED (rendere omaggio/riverire), tutte le versioni bibliche hanno *adorare*, *prostrarsi*, ma nessuna il semplice *rendere omaggio*.

 $<sup>^{1238}</sup>$  Il termine προσκυνέω, per altro, evoca la fede della Chiesa, ed è in questo senso che esso è riferito al bambino cui rendono onore i magi.

<sup>1239</sup> DBS, 10

### **GIOVANNI 14,14**

# Traduzione Interlineare Letterale del Nuovo Testamento (1995) A. Vianello

ἐάν τι αἰτήσητέ με ἐν τῷ ὀνόματί μου ἐγὼ ποιήσω se cosa chiederete ⊠ nel nome mio io farò

«Qui potete vedere che sotto il pronome " $\mu\epsilon$ " non viene riportata la traduzione in italiano, ma un semplice trattino, quindi il "mi" è stato sottratto volutamente»  $^{1240}$ 

Il passo di Gv 14,14 è stato già affrontato, ma sinteticamente è utile riportare quanto segue.

La lamentela di Felice circa la mancanza della parolina "me" nella TIV è priva di fondamento, perché per questioni di critica testuale, di cui abbiamo sufficientemente parlato, è possibile ometterlo.

La stessa ED sia nel greco come nella traduzione non lo riporta, ma rimanda in nota un asterisco con la variante: «14. ask me anything in my name, this I will do».

Inoltre, ma è la cosa più importante, la TIV, a differenza della NM, non ha mai detto né scritto che Gesù non si possa pregare, anzi proprio tutto il contrario. In sostanza l'errore, dunque, non è nella scelta di riportare o no il " $\mu\epsilon$ ", ma nell'uso strumentale di questa legittima scelta di critica testuale per escludere a priori, come fanno i TdG, la possibilità di poter pregare anche Gesù.

Con le traduzioni interlineari si termina l'analisi specifica del libro di Felice.

312

<sup>1240</sup> La Traduzione del Nuovo Mondo..., 803

# **APPENDICE**

Ho pensato di aggiungere in conclusione al lavoro una brevissima raccolta di "materiale vario" che riguarda il modo di citare della WT: abbiamo già abbondantemente rilevato, in tanti casi, come sia scorretto e poco rispettoso del lettore. Una serie di citazioni esemplificative, da versetti biblici a riviste di giornali, ne saranno la dimostrazione concreta.

#### 1 TESSALONICESI 4,16

Perché il Signore stesso scenderà dal cielo **con** una chiamata di comando, **con** voce di arcangelo e **con** tromba di Dio (NM)

Il passo viene segnalato da Felice rispettivamente alle pagg. 310 e 795 del suo libro. Per cercare di chiarificare meglio e approfondire la questione, ho pensato di trattarlo a parte nell'appendice per cercare di far piena luce in merito.

Lo spunto viene dal passo già precedentemente affrontato di *Gv* 14,10 dove emerge la mutua immanenza tra il Padre e il Figlio (il Padre è *in me* e io sono *nel* Padre), che invece la NM annulla, rendendo èv con *unito a*, tentando di far emergere tra Padre e Figlio solo una semplice unione morale e d'intenti.

Felice, ricordando che la preposizione èv presenta diversi significati (cita ad es. il Buzzetti: in, su, a, accanto, in mezzo a, con, verso...), tenta di difendere e sostenere la traduzione della NM (*unito a*), dicendo che si sarebbero comportate allo stesso modo anche altre versioni bibliche: è il caso, secondo Felice, di *1Tess* 4,16 dove tale preposizione è resa in modi differenti.

Vediamo il testo greco, e le relative traduzioni letterali:

```
ό κύριος
          ἐν
                 κελεύσματι,
                                έv
                                      φωνῆ
                                               ἀρχαγγέλου
                                                               καὶ
                                                                     ἐν
                                                                          σάλπιγγι θεοῦ,
                                                                                                καταβήσεται
il Signore
                 (un)comando,
                                                di arcangelo
                                                                          la tromba di Dio
           con
                                con
                                       voce
                                                                     con
                                                                                               discenderà (IBE)
                                                                            tromba
il Signore
                                                d'arcangelo
                                                                                     di Dio,
                   comando,
           con
                                con
                                       voce
                                                                     con
                                                                                               scenderà (IDO)
il Signore
                                                di arcangelo
                                                                            tromba
                                                                                     di Dio,
                                                                                               scenderà (TIV)
           con
                   comando,
                                con
                                       voce
                                                                     con
                                with a voice of a chief messenger and with a trumpet of God, will come down (ED)
the Lord
          with
                 a command,
```

La CEI, secondo Felice, cambia traducendo èv con la preposizione articolata "alla" (Il Signore stesso, a un ordine, alla voce dell'arcangelo e al suono della tromba di Dio, discenderà...). Allo stesso modo, continua Felice, si comporta anche la IBE che manipola il testo, in quanto mentre la preposizione èv nella traduzione letterale è resa "con", in quella corrente è cambiata (...poiché il Signore stesso, al segnale dato dalla voce dell'arcangelo, dalla tromba di Dio, discenderà...).

# Scrive ancora Felice testualmente:

«Nella NR viene appropriatamente resa "con voce di arcangelo" (genitivo) e ciò sta a significare con la voce che gli è propria, che gli appartiene, riferita a Gesù Cristo. Nella Bibbia CEI abbiamo invece una traduzione artefatta, poiché "èv" essendo tradotta "alla" voce dell'arcangelo, non la ascrive più a Gesù, ma ad un essere a lui distinto. Con ciò pare che Gesù Cristo quando sentirà la voce di un arcangelo discenderà dal cielo. Perciò da uno diventano due esseri. Tutto ciò, per negare, come appare evidente, che Gesù Cristo sia, in effetti, un arcangelo. L'alterazione del testo è evidente» <sup>1241</sup> (sottolineatura mia)

<sup>&</sup>lt;sup>1241</sup> La Traduzione del..., 795

Lo stesso ragionamento è presente anche nella stampa della WT; si impone così, ma solo secondo gli studiosi TdG questa domanda: non si tratta forse di un caso in cui, siccome Gesù è identificato come Arcangelo, questo non può rientrare nelle possibilità traduttive degli autori, perché creerebbe notevoli problemi agli assertori del dogma trinitario?  $^{1242}$ 

Intanto si precisa che, a differenza di *Gv* 14,10 - dove nella traduzione in italiano non si presenta alcun problema mantenere il costrutto greco - in *1Tess* 4,16 questo è impossibile! Girolamo, infatti, nella sua Vulgata, lui che poteva mantenere un costrutto simile perché scriveva in latino, rende così: "quoniam ipse Dominus in iussu et in voce archangeli et in tuba Dei descendet...".

Una cosa è certa: l' "in + ablativo" latino non è un complemento d'unione! Ma come renderlo in italiano?

Diciamo poi che una moltitudine di autori trinitari ha tradotto "con la voce" senza porsi nessun problema; ci vuole infatti una fantasia fuori dal comune per sostenere seriamente che Gesù sia un arcangelo; dire che Gesù è l'arcangelo per la voce è fuori d'ogni logica. Se dicessi "Ti sgrido con voce di leone", non starei di certo dicendo di essere un leone. Così leggendo nella NM "...il Signore stesso scenderà dal cielo con una chiamata di comando, con voce di arcangelo e con tromba di Dio...", è ovvio che è la voce ad essere "di arcangelo", e non Cristo. Basta un po' di analisi logica: Il Signore stesso è soggetto, scenderà verbo, con una chiamata, con voce d'arcangelo e con tromba... è compl. di modo o maniera. Dal testo, dunque, non appare per nulla evidente, come ritiene Felice, che Gesù sia un arcangelo.

"Di arcangelo" indica semplicemente una qualità della voce o per essere precisi il "mezzo" con cui Gesù scende. Il greco qui è davvero intraducibile, non c'è un costrutto che in italiano vada bene al 100%, bisogna adattarsi.

E necessario inoltre ricordare il particolare contesto escatologico nel quale scrive Paolo e dal quale prende avvio il suo insegnamento: più sotto si vedano i commenti di alcuni studiosi.

Bibbie come la NR, la RL, la ND, che sono state tradotte da autori trinitari usano il "con" senza problemi, perché a nessuno con un minimo di logica verrebbe mai in mente che il "con" potrebbe identificare Gesù con l'arcangelo!

Le traduzioni *con* o *alla* sono assolutamente corrette. èv infatti, ha anche valore "di azione" come dice per esempio il Dizionario di greco del Montanari:

«èv... [d] di azione (gener. affine a strum. con cui si identifica: cf. infra C a... negli o davanti agli o con gli occhi, alla o con la vista... C est. [a] strumentale a, con»<sup>1243</sup>

«Poiché il Signore stesso, **al** comando (divino), **alla** voce dell'arcangelo, **al** (suono) della tromba di Dio, discenderà dal cielo…» 1244

«Perchè il Signore stesso, **con** *grido* di comando, **con** voce d'arcangelo, e **con** *squillo di* tromba di Dio, discenderà dal cielo...»<sup>1245</sup>

«Poiché lo stesso Signore **a** un comando, **alla** voce dell'arcangelo, e **al** (segnale del) la tromba di Dio, scenderà dal cielo…»<sup>1246</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1242</sup> Cfr. Ragioniamo..., 1985, 171; Il nostro prossimo governo mondiale..., 1977, 122; Potete vivere, 1982, 58; Vita eterna, 1967, 75

<sup>1243</sup> GIMontanari, 711

<sup>1244</sup> Le Lettere di San Paolo, Paoline.....

<sup>1245</sup> Ricciotti, Le Lettere di San Paolo..., 14

<sup>1246</sup> Settimio Cipriani, Le Lettere di Paolo..., 80

«Per quanto riguarda l'apparato "scenico" (v. 16 "voce dell'arcangelo", "tromba", "nubi" ecc.), è difficile precisare la parte riservata al simbolo e quella riservata alla realtà. Dato però che, in genere tutti questi elementi sono tratti caratteristici delle teofanie dell'A.T. (*Es.* 13,22; 19, 16-19; *Is.* 27,13) e della letteratura apocalittica (Ap. 8,6-12; *Matt.* 24, 30-31), si devono più facilmente intendere come ornamento coreografico. In altre parole, l'essenziale rimane il fatto della resurrezione dei morti e della loro assunzione, insieme ai viventi trasfigurati, nella gloria del Signore» 1247

«A un ordine, **alla** voce dell'arcangelo, **allo** squillo della tromba di Dio: Probabilmente dei sinonimi che annunciano l'ora della parusia e dell'adunata del popolo di Dio; la tromba ha un suo ruolo particolare nelle teofanie e nelle assemblee veterotestamentarie del popolo di Dio sul Sinai (*Es* 19,13.16.19) e nei profeti (*Sf* 1,16; *Is* 27,13, ecc.; cfr. *Mt* 24,31; 1*Cor* 15,52)»<sup>1248</sup>

«Poiché il Signore in persona, ad un cenno, ad un grido d'arcangelo, ad uno squillo di tromba divina, discenderà dal cielo... v. 16s. Qui, come in 2 Tess. 1,7s. i futuri eventi sono descritti con i colori tradizionali dell'apocalittica ebraica. Paolo usa qui come mezzo di espressione il genere letterario apocalittico. Ora, a proposito di questo genere letterario, va ricordato una volta per sempre, come verrà meglio spiegato quando si dirà dell'interpretazione da dare all'Apocalisse, che in esso si deve distinguere ciò che si afferma dal modo con cui si afferma, cioè con simboli e figure. La descrizione fatta con stile apocalittico è simile al linguaggio di chi usi parabole, lasciando agli ascoltatori di indovinare l'applicazione» 1249

«Per questa descrizione, Paolo è debitore in buona misura alle immagini tradizionali dell'apocalittica ebraica. La voce, la tromba, la discesa dal cielo, le nubi ne sono alcune espressioni caratteristiche. Sono il rivestimento letterario di una certa concezione del mondo e dei suoi rapporti con Dio; il loro valore dev'essere visto più sul piano simbolico che non su quello delle realtà storiche, le quali non sono, qui, l'oggetto di una predicazione circostanziata. Tutta la scena è ispirata alla teofania del Sinai in Es 19, 9-25»<sup>1250</sup>

```
al segnale... alla voce... allo squillo... RI, GA3, TOB, GCC, SBTI al segnale dato dalla voce... dalla tromba NVP, IBE a un ordine... alla voce... al suono CEI,<sup>71</sup> CEI,<sup>08</sup> UTET, BPM, MA ad un... con voce... con tromba... NA, CON con... con voce... con la... NR, RL, ND, TIV, SBT, IDO, SBA, SBS, ED con... la voce... uno squillo... BLM sentiremo un ordine... la voce dell'... il suono della... TILC
```

Alla domanda "provocatoria" di Felice «Chi oserebbe muovere obiezioni a questa Interlineare?» <sup>1251</sup> (si riferisce a quella del Beretta), si risponde subito con tutta tranquillità: non osa muovere obiezioni nessuno studioso serio, perché in *1Tess.* 4,16 non c'è motivo di farlo, né sintatticamente né grammaticalmente.

Si è giunti così al punto nevralgico della questione: "ciò che appare veramente evidente" in verità, è la necessità da parte della WT di dover a tutti i costi far apparire e giustificare Gesù come l'arcangelo

<sup>1248</sup> GCB, 1125

<sup>&</sup>lt;sup>1247</sup> *Idem*, 79

<sup>&</sup>lt;sup>1249</sup> Il Messaggio della Salvezza 5..., 760-761

<sup>1250</sup> TOB, x, 2735

<sup>&</sup>lt;sup>1251</sup>La Traduzione del Nuovo Mondo..., 310

Michele trasferitosi nel corpo della vergine Maria.

## **2CORINZI 12,8-10**

8 A questo riguardo supplicai tre volte **il Signore** affinché essa si allontanasse da me; 9 eppure realmente mi disse: "Ti basta la mia immeritata benignità; poiché la [mia] potenza è resa perfetta nella debolezza". Lietissimamente, perciò, mi vanterò piuttosto delle mie debolezze, affinché la potenza del **Cristo** rimanga come una tenda su di me. **10** Perciò prendo piacere nelle debolezze, negli insulti, nei casi di bisogno, nelle persecuzioni e nelle difficoltà, per Cristo. (NM)

Un altro caso di preghiera rivolta a Gesù, sistematicamente "aggiustata" secondo i criteri della WT, la troviamo in 2Cor 12,8-10: è la famosa questione della "spina nella carne" dell'apostolo Paolo che tanto ha fatto parlare e discutere.

In un articolo dal titolo «**Di fronte a una 'spina nella carne'**» riapparso abbastanza recentemente nella stampa dei TdG si legge:

«L'apostolo Paolo pregò Dio di toglierli la spina dalla carne. "A questo riguardo supplicai tre volte il Signore affinché essa si allontanasse da me". Quale fu la risposta di Geova alla fervente richiesta di Paolo? "Ti basta la mia immeritata benignità; poiché la mia potenza è resa perfetta nella debolezza" (2Corinti 12:8,9) (...) L'immeritata benignità di Geova Dio "basta"...» 1252

In questo testo l'autore dell'articolo ha commesso un grossolano errore (intenzionale?), confondendo il soggetto, **Gesù Cristo**, con **Geova**.

Dalla lettura della NM infatti, Paolo, dopo aver supplicato per 3 volte il Signore (v. 8), si sente rispondere da lui che gli basta la sua immeritata benignità perché la sua (del Signore) potenza si rende perfetta nella debolezza. Paolo perciò si convince che sia più opportuno "vantarsi" delle sue debolezze affinchè la potenza di Cristo possa rimanere su di lui (v. 9).

Il fatto che Paolo *desideri in lui la potenza di Cristo*, è chiaro che il Signore del v. 8 al quale si era rivolto in preghiera non è Geova ma il Signore Gesù. L'immeritata benignità e la potenza, dunque, non sono di Geova Dio, come ritiene la Torre di Guardia, ma proprio del Signore Gesù.

Inoltre, se, come dice la *WT* si sta parlando del "Signore Geova" perché anche in questo caso, come è stato fatto per 237 volte nella NM, il CD non ha "ripristinato" il nome di Dio, scrivendo appunto "Geova" al posto di "Signore"? In questo modo sarebbe stata evitata ogni incertezza. Il problema è che se avessero scritto *Geova* (v.8), lo avrebbero appunto identificato con *Cristo* (v.9).

Per di più come mai, anche in questo caso, nelle note in calce della NM con riferimenti non c'è nessun rimando alle traduzioni ebraiche della lettera ai Corinzi? Cosa dicono per esempio le versioni J7,8 e 24 su questo passo? Non era il caso di indicare se le suddette versioni ebraiche <sup>1253</sup> riportano nel testo YHWH oppure *Adon* o *Adonaj*? Credo che il silenzio della NM nelle note su questo passo sia piuttosto eloquente...

Dal contesto, infatti, si comprende con assoluta chiarezza che si sta parlando del Signore Gesù e non di YHWH.

Questi sono alcuni esempi che dimostrano come la Bibbia possa essere tradotta seguendo ragionamenti che si alternano a seconda della propria convenienza e del proprio credo religioso, e nel

<sup>&</sup>lt;sup>1252</sup> Torr., 15/11/1987, 29 e 15/2/2002, 18-19

<sup>&</sup>lt;sup>1253</sup> Scritture Greche Cristiane in 12 lingue, incluso l'ebr., di Elias Hutter, Norimberga, 1599; Scritture Greche Cristiane, ebr., di William Robertson, Londra, 1661; e A Literal Translation of the New Testament . . . From the Text of the Vatican Manuscript, di Herman Heinfetter, Londra, 1863

fare ciò la WT è vera maestra: il "ripristino del nome divino" nella NM non è un caso isolato.

«Tre sono i modi principali in cui Paolo usa (ὁ) κύριος per Gesù: *a*) in senso assoluto, riferito al "Signore" risorto... *2Cor*. 12,1.8»<sup>1254</sup>

«La preghiera di Paolo è trinitaria, rivolta al Padre per Cristo e nello Spirito. Destinatario ultimo della preghiera è sempre il Padre, eccetto, forse, in 2Cor 13,8 [c'è un errore di stampa, si riferisce a 12,8] ed Ef 5,19. Cristo ha nella preghiera un posto essenziale, ma come mediatore. Rendere grazie al Padre "nel nome del Signore Gesù" (cf. ad es. Col 3,17 e Ef 5,20) è molto più che pregare raccomandandosi a Gesù o invocando il suo nome» 1255

«*Pregai il Signore*: la preghiera era indirizzata a Gesù; l'aoristo fa pensare che Paolo attualmente non pregasse più per tale intenzione... *ti basti la mia grazia*: In risposta alla sua preghiera Paolo ottiene non la cessazione della prova ma la promessa che non gli mancherà mai la grazia di Cristo» <sup>1256</sup>

«**12:8 Tre volte ho pregato.** Paolo, bramando sollievo da questo doloroso ostacolo al suo ministero, si rivolse al Signore (l'uso dell'articolo determinativo prima di "Signore" indica che la preghiera di Paolo era rivolta a Gesù) pregando di rimuoverlo» (SBA)

«D'altronde è in quanto risorto che Gesù viene invocato (cfr. Rm 10,12-13; 1Cor 1,2) e a lui, sia pur con rare attestazioni, viene anche rivolta la preghiera (cfr. 2Cor 12,8) che invece viene normalmente rivolta a Dio e comunque nel NT la *proskynesis* davanti al Cristo glorioso in definitiva non è un'adorazione isolata della persona di Cristo, ma adorazione del Dio che si rivela in Cristo». 1257

# **1CORINZI 9,26**

Perciò, il modo in cui corro non è incerto; il modo in cui **dirigo i miei colpi** è tale da non colpire l'aria (NM)

Paolo sta parlando ai cristiani di Corinto delle fatiche dell'apostolato, e dice che come gli sportivi accettano la lotta e le fatiche dell'allenamento per conquistare il premio, così anche lui accetta difficoltà e sacrifici nella predicazione del vangelo, perché è sicuro di ottenere alla fine un premio ben più grande e duraturo.

pratico il pugilato IDO faccio pugilato (lett. do pugni) IBE così pugilo TIV colpisco (lett. *I box* - pugilo - ED)

Nella stessa CEI<sup>71-08</sup> leggiamo: "...faccio il **pugilato**, ma non come chi batte l'aria..." mentre nella *NM* si legge: "...il modo in cui **dirigo i miei colpi** è tale da non colpire l'aria...".

Perché la parola "pugilato" presente nel testo in questione non compare nella *NM*? La prima lettera di Paolo ai Corinzi è stata scritta tra gli anni 53-56 *d.C.* e le origini del pugilato risalgono all'antichità. Anche nella Roma antica si conosceva questa disciplina.

<sup>1255</sup> *NDTB*, 1228

<sup>&</sup>lt;sup>1254</sup> DENT, 135

<sup>&</sup>lt;sup>1256</sup> GCBO, 120

<sup>&</sup>lt;sup>1257</sup> Romano Penna, I RITRATTI ORIGINALI DI GESÙ IL CRISTO II..., 155

## Vediamo la KIT

| 26 έγω τοινύν ουτως am running as not το you-now thus am running as not αξρά ακοτίμος του | to be striking the |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|

1Cor 9,26

Come si può notare sotto il testo critico greco si legge "...**I am boxing** as not air flayng...", dove "boxing" riporta fedelmente il greco  $\pi\nu\kappa\tau\epsilon\dot{\nu}\omega$  (dare pugni, boxare); nella colonna di destra invece la traduzione recita "...I am **directing my blows** is so..." "dirigo i miei colpi"

La KIT mostra le differenze di traduzione; come mai nella NM si è tradotto 'pugilato' con 'dirigo i miei colpi'?

La spiegazione potrebbe derivare da un' "esagerata" interpretazione della Parola di Dio, come si legge ad esempio in un opuscolo edito dalla stampa dei *TdG*: *I testimoni di Geova e la scuola*, 1983, 29. A questa pagina si fa un elenco delle varie forme di combattimento e tra queste figura il pugilato:

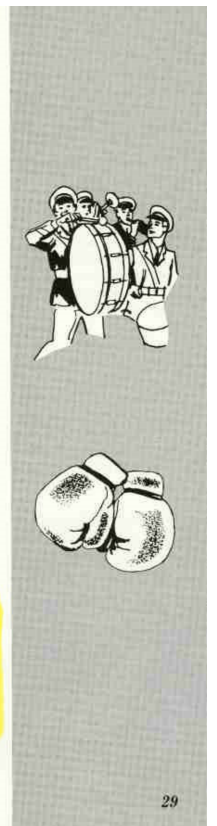
questo argomento, informazioni da loro utilizzate nello studio che fanno a casa con la famiglia.

Educazione musicale e artistica: I testimoni di Geova non credono che ci sia nulla di male nella musica o nell'educazione artistica in quanto tali. Però i giovani Testimoni non partecipano ad alcun tipo di musica o di istruzione artistica che abbia relazione con feste religiose o patriottiche. Quando si tratta di prendere parte al programma di educazione musicale della scuola, ci sono alcuni fattori di cui i giovani Testimoni e i loro genitori terranno conto.

Per esempio, esamineranno dove si tengono queste lezioni e in quali circostanze, come pure il genere di musica che si suonerà. Se il corso prevede che si suoni in una banda che dovrà forse esibirsi in cerimonie di carattere politico o religioso, un testimone di Geova non potrebbe parteciparvi. Anche durante gli esercizi, gli studenti Testimoni non suonerebbero inni nazionali o brani collegati con feste religiose o nazionali. Un altro fattore da tener presente è la quantità di tempo necessaria, e se tale impegno intralcerebbe la frequenza alle adunanze cristiane e le attività familiari.

Addestramento alla lotta: In certi paesi gli studenti ricevono un addestramento militare. I testimoni di Geova, però, vogliono essere fra coloro dei quali la Bibbia dice: "Dovranno fare delle loro spade vomeri e delle loro lance cesoie per potare. Nazione non alzerà la spada contro nazione, né impareranno più la guerra". (Isaia 2:4) Perciò i testimoni di Geova chiedono di essere esonerati dall'addestramento militare a scuola, dove esiste.

La Bibbia dice anche: "Se possibile, per quanto dipende da voi, siate pacifici con tutti gli uomini". (Romani 12:18) L'applicazione di questi principi nella nostra vita influisce anche su ciò che pensiamo di altre forme di combattimento, quali le arti marziali, come judo, karatè e kendo, e il pugilato e la lotta. Sebbene queste attività vengano definite sportive, per noi parteciparvi significa addestrarsi a combattere o a far del male ad altri. Perciò i testimoni di Geova non svolgono questo tipo di attività agonistiche. Pur chiedendo di essere dispensati da esse, i giovani Testimoni sono lieti di partecipare nei limiti del possibile agli altri programmi di educazione fisica svolti nelle ore di scuola.



Potrebbe essere questo il motivo della strana traduzione di *1Cor* 9,26. Siccome il pugilato è in contrasto con le norme della *WT*, bisogna "toglierlo" dalla Bibbia e sostituirlo con un giro di parole. Riporto a riguardo il passaggio centrale, almeno a mio parere, dello stesso opuscolo:

«Sebbene queste attività [arti marziali, judo, karatè, kendo, il pugilato e la lotta] vengano definite sportive, per noi parteciparvi significa addestrarsi a combattere o a far del male ad altri. Perciò i testimoni di Geova non svolgono questo tipo di attività agonistiche»

Interessante come risposta il commento riportato da un dizionario

«πυκτεύω... fare a pugni, fare il pugile, boxare. Usato in ICor. 9,26, in senso traslato: οὕτως πυκτεύω ὡς οὐκ ἀέρα δέρων, "faccio (dunque) il pugilato, ma non come uno che colpisce (solo) l'aria". Ma è da notare che per Paolo è importante non il contrasto tra una lotta seria con avversario e un "pugilato finto"; non è sua intenzione colpire altri, ciò che importa per lui è il suo impegno totale come apostolo contro il suo proprio corpo (v.27)»<sup>1258</sup>

# IL CASO DEL DIZIONARIO BIBLICO McKENZIE

Nel corso dello studio abbiamo evidenziato che manipolare versetti biblici e stravolgerne di conseguenza senso e significato per scopi o motivi ben precisi, è una sorta di "deformazione professionale" della WT. Questa particolare caratteristica non si è però limita alla sola Sacra Scrittura. Ne è un esempio il caso del dizionario biblico del McKenzie a riguardo della Trinità. Vediamo cosa viene riportato in Ragioniamo..., alla domanda "Come è nata la dottrina della Trinità?":

«Nel suo *Dizionario Biblico* il gesuita John L.McKenzie dice: "La Trinità delle persone all'interno dell'unità di natura è definita in termini di 'persona' e 'natura', che sono termini filosofici greci; essi infatti non appaiono nella Bibbia. Le definizioni trinitarie sorsero come risultato di lunghe controversie nelle quali questi termini, e altri come 'essenza' e 'sostanza', furono erroneamente applicati a Dio da alcuni teologi". – *Cittadella Editrice*, 1973, trad. di *Filippo Gentiloni Silveri*, p. 1009»<sup>1259</sup>

Da questa citazione il lettore (soprattutto se è TdG) sarà portato a credere che perfino il gesuita McKenzie non sarebbe d'accordo con la dottrina trinitaria insegnata dalla Chiesa, dal momento che egli:

- a) sembrerebbe non approvare riguardo a Dio l'uso di termini (*persona* e *natura*) assenti dalla Bibbia in quanto sono termini filosofici greci (e sappiamo bene come il *TdG* consideri le filosofie umane il prodotto di uomini imperfetti, influenzati dagli spiriti demoniaci). <sup>1260</sup>
- b) sembra ammettere che proprio la dottrina sulla Trinità sia "nata" come il "risultato di lunghe controversie" (il McKenzie invece afferma che, non la dottrina, ma le formule di definizione, cioè la formulazione, la presentazione precisa di quella dottrina, furono precedute da lunghe controversie)
- c) sembrerebbe ammettere soprattutto che quei termini, *persona* e *natura*, "erroneamente applicati a Dio" non andavano assolutamente d'accordo con la realtà di Dio, non lo riguardavano, e con ciò non dovevano essere usati.

320

<sup>&</sup>lt;sup>1258</sup> DENT II, 1219-1220

<sup>&</sup>lt;sup>1259</sup> Ragioniamo..., 1989, 404

<sup>&</sup>lt;sup>1260</sup> *Idem*, 52 ss

Avendo già sperimentato l'inaffidabilità delle citazioni fatte dal *CD*, e soprattutto ricordando le importanti raccomandazioni del *Manuale*, non sarà certo difficile riscontrare ancora che il pensiero dell'autore non è stato citato per intero, bensì interrotto in un punto ben studiato, adatto a suscitare proprio l'impressione di incompatibilità tra quei termini e Dio. Ecco infatti la citazione del dizionario del McKenzie nella sua completezza con le parti in rosso omesse da *Ragioniamo*:

«La Trinità delle persone all'interno dell'unità di natura è definita in termini di 'persona' e 'natura', che sono termini filosofici greci; essi infatti non appaiono nella Bibbia. Le definizioni trinitarie sorsero come risultato di lunghe controversie nelle quali questi termini, e altri come 'essenza' e 'sostanza', furono erroneamente applicati a Dio da alcuni teologi. L'affermazione definitiva di trinità di persone e unità di natura fu dichiarata dalla chiesa come l'unico modo corretto in cui si potessero usare questi termini»<sup>1261</sup>

Ora sì che il contesto è completo e il pensiero è chiaro: il McKenzie dice che c'è un uso scorretto ed uno corretto nell'applicare a Dio quei termini; l'uso scorretto attuato da "alcuni teologi" ha provocato le "lunghe controversie", ma queste sono finite quando la Chiesa ha indicato "l'unico modo corretto" di applicarli, che consiste cioè nell'abbinare "trinità" con "persone", e "unità" con "natura". Leggiamo ancora una volta il *Manuale*:

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti» 1262

Come non accorgersi che in questo caso il contesto è stato addirittura stravolto? Chi sarebbe disposto a credere che quanto ha riportato *Ragioniamo* sia "esattamente ciò che l'autorità citata – il McKenzie – voleva dire"?

## IL NOME DI DIO

Sempre in *Ragioniamo*, è citata parte della prefazione della Bibbia PIB, ma, con il consueto ricorso - seppur lecito bene inteso - dei puntini di sospensione, viene tranquillamente omesso ciò che è incompatibile con gli insegnamenti della *WT*. Anche qui la fonte citata viene strumentalizzata al fine di portare il lettore a travisarne il vero e fondamentale significato. Leggiamo così:

«A pagina 41 della prefazione, la versione a cura del *PIB* dice: "Per esprimere l'idea di Dio la lingua ebraica dispone di molti termini. Il più frequente (1.440 volte nel Pentateuco, più di 6.800 volte in tutta la Bibbia) è 'Jahve'. . . , nome proprio come personale» <sup>1263</sup>

«Per esprimere l'idea di Dio la lingua ebraica dispone di molti termini. Il più frequente (1.440 volte nel Pentateuco, più di 6.800 volte in tutta la Bibbia) è "Jahve" (o "Jehova" secondo una falsa pronuncia invalsa dal sec. XVI al XIX), nome proprio come personale» 1264

<sup>&</sup>lt;sup>1261</sup> John L. McKenzie, *Dizionario Biblico*, Bruno Maggioni (a cura di), Cittadella 1973, 1009

<sup>&</sup>lt;sup>1262</sup> Manuale..., 155

<sup>&</sup>lt;sup>1263</sup> Ragioniamo..., 156-157

<sup>1264</sup> La Bibbia, Pontificio Istituto Biblico (a cura di), 41

Solamente la citazione completa delle parti omesse in rosso chiarifica bene cosa effettivamente vuole dire la prefazione: il nome *Geova* è una falsa pronuncia.

Ancora in *Ragioniamo* si inizia una trattazione con la seguente domanda: **Qual è la corretta pronuncia del nome divino? Geova o Yahweh?** Poco più avanti si legge:

«Lo studioso gesuita Paul Joüon afferma: "Invece della (presunta) forma *Yahweh*, nelle nostre traduzioni abbiamo usato la forma *Jéhovah* ... che è la forma letteraria convenzionale in francese» <sup>1265</sup>

L'ignaro lettore, soprattutto poi se è *TdG*, sarà portato a credere che la forma *Geova* può essere tranquillamente usata senza nessun problema per indicare il nome di Dio, tanto più che a conferma c'è la parola di uno studioso cattolico per giunta gesuita!

Chi si prendesse la briga di controllare la citazione, si accorgerebbe subito che gli ormai famosi puntini nascondono qualcosa di illuminante. Vediamo la citazione completa dello studioso gesuita con la parte omessa da *Ragioniamo* in rosso:

«Nelle nostre traduzioni, al posto della forma (ipotetica) Yahweh, noi abbiamo usato la forma Jéhovah (dopo אָזוּדְיָּ, letto erroneamente Jehōuåh) che è la forma letteraria usuale in francese»

Ora sì che il pensiero dello studioso gesuita è chiaro: è vero che lui dice di utilizzare la forma *Jéhovah* usuale in francese, ma ricorda anche chiaramente (tra la parentesi appositamente omessa da *Ragioniamo*), che comunque tale forma è una **lettura errata** causata dall'insieme delle consonanti YHWH con le vocali di ADONAI, come ha avuto modo di spiegare nella pagina precedente del suo libro, che evidentemente i *TdG* non hanno letto.

«Usate cautela. Ogni evidenza dev'essere usata **onestamente**. **Non togliete** una citazione dal contesto. Accertatevi che **ciò che dite sia esattamente ciò che l'autorità citata voleva dire.** Siate specifici nei vostri riferimenti» 1267

# Accuratezza nelle affermazioni

«I testimoni di Geova sono un'organizzazione di verità. Dovremmo voler dichiarare la verità ed essere sempre assolutamente accurati in tutti i particolari. Questo si dovrebbe fare non solo riguardo alle dottrine ma anche nelle citazioni, in ciò che diciamo intorno ad altri o nel modo in cui li rappresentiamo, e negli argomenti che implicano dati scientifici o notizie di cronaca. Le affermazioni errate fatte a un uditorio possono essere ripetute e l'errore può essere ingrandito. Le inesattezze che sono riconosciute da un uditorio suscitano dubbi in quanto all'autorità dell'oratore su altri punti, forse mettendo anche in dubbio la veracità del messaggio stesso» 1268 (il grassetto è mio)

<sup>&</sup>lt;sup>1265</sup> Ragioniamo..., 159

<sup>&</sup>lt;sup>1266</sup> Paul Joüon, Grammaire de l'Ébreu Biblique, Institut Biblique Pontifical, Roma 1923, 49.

<sup>&</sup>lt;sup>1267</sup> Manuale..., 155

<sup>&</sup>lt;sup>1268</sup> Manuale per la Scuola..., 110, § 10,11

# CONCLUSIONE

# "Non voglio dimostrare nulla, voglio solo mostrare"

A mio avviso, credo che questa celebre frase dell'indimenticabile regista Federico Fellini, possa esprimere in estrema sintesi la più indovinata delle conclusioni di questo elaborato.

La ricerca, l'analisi e l'utilizzo delle stesse opere e fonti utilizzate da Felice (ma non solo), hanno semplicemente "mostrato", in sostanza, con disarmante limpidezza, l'inconsistenza delle sue argomentazioni e delle sue conclusioni. Come nell'introduzione si è partiti da alcune importanti e preziose indicazioni della stampa dei TdG che ci hanno accompagnato per tutto il tragitto, così credo sia più che opportuno in conclusione rilanciare loro la parola, ancora una volta attraverso le loro stesse considerazioni e raccomandazioni.

Sinceramente non nascondo un certo "disagio" nel presentare queste chiare e forti parole che potrebbero "ferire" e dispiacere tanti TdG che ancor oggi in assoluta e autentica buona fede nel rispetto e nella stima di molti, si prodigano pagando di persona per testimoniare la propria fede. Sono certo che sia per tutti, particolarmente per coloro che hanno precise e dirette responsabilità con le quali si dovranno confrontare, uno stimolo alla riflessione e alla volontà di cercare sempre più la Verità che sola può salvare e realizzare in pienezza la nostra vita di uomini e di cristiani:

«Conoscendo queste cose, che farai? È ovvio che il vero Dio che è il "**Dio di verità**" e che **odia le menzogne**, non guarderà con favore quelli che aderiscono alle organizzazioni che insegnano falsità. (Salmo 31:5; Proverbi 6:16-19; Rivelazione 21:8) **E, realmente, vorresti ancora associarti con una religione che con te non è stata sincera?**»<sup>1269</sup>

<sup>1269</sup> È questa vita tutto quello che c'è?, Brooklyn 1975, 46

# **BIBLIOGRAFIA**

#### **FONTI**

#### a) Testi critici

The Kingdom Interlinear Translation of the Greek Scriptures (KIT - Interlineare del NT dei TdG), Watchtower Bible And Tract Society, New York, U.S.A. 1985

Nuovo Testamento Interlineare, Piergiorgio Beretta (a cura di), San Paolo, Torino 1998 (testo critico di Nestle-Aland)

Nestle-Aland, *Nuovo Testamento Greco-Italiano*, B. Corsani e C. Buzzetti (a cura di), Società Biblica Britannica e Forestiera, Roma 1996

NUOVO TESTAMENTO, Greco e Italiano, A.Merk e G.Barbaglio (a cura di), Dehoniane, Bologna 1993

NUOVO TESTAMENTO, TRADUZIONE LETTERALE INTERLINEARE Greco – Italiano, con piccolo glossario, Il Buon Samaritano, Armando Vianello, per concessione ad Azzurra7 1995, Div. Editoria, www.azzurra7.it

*LA SACRA BIBBIA, ANTICO E NUOVO TESTAMENTO INTERLINEARE LETTERALE,* I° - V° Volume, Il Buon Samaritano 2, Armando Vianello, per concessione ad Azzurra7 2012, Div. Editoria, <a href="https://www.azzurra7.it">www.azzurra7.it</a>

THE EMPHATIC DIAGLOTT, Original Greek Text NEW TESTAMENT, by BENJAMIN WILSON, International Bible Students Association Watch Tower Bible and Tract Society, Brooklyn 1942

# b) Dizionari e Lessici

Lorenzo Rocci, Vocabolario GRECO-ITALIANO 28a ed, Dante Alighieri, 1979

Dizionario Illustrato greco-italiano, H.G. LIDDELL e R. SCOTT 18a ed., Le Monnier, Firenze 2002

Carlo Buzzetti, *Dizionario Base del Nuovo Testamento Greco-Italiano*, Società Biblica Britannica & Forestiera, Roma 2001

Greco antico, *VOCABOLARIO GRECO ITALIANO ETIMOLOGICO E RAGIONATO* 2ª ed., di Renato Romizi, Zanichelli, Bologna 2005

Gino Angelici-Cosimo Mariano, *DIZIONARIO LATINO* 7ª ed., Raffaele Giomini (a cura di), Dante Alighieri, Perugia, 1985

Lo ZINGARELLI 1999, Vocabolario della Lingua Italiana 12<sup>a</sup> ed., ZANICHELLI, Bologna.

Grande Lessico del NT, fondato da G. Kittel, G. Friedrich, ed. it. F. Montagnini, G. Scarpat, O. Soffritti (a cura di), Paideia, Brescia 1965

Giuseppe Pittanò, Dizionario latino-italiano italiano-latino, Mondadori, Verona 1977

Angelini G., Marinaro C., Dizionario Latino a cura di Raffaele Giovini, Dante Alighieri, Perugina 1985

Dizionario Teologico dell'AT. 1, Jenni e Westerman, Marietti, Torino 1978

Xavier Lèon-Dufour, DIZIONARIO DEL NUOVO TESTAMENTO, Queriniana, Brescia 1978

Umberto Proch, DIZIONARIO DEI TERMINI BIBLICO-TEOLOGICI 2<sup>a</sup> ed., Elle Di Ci, Leuman 1994

Bernard Gillièron, LESSICO DEI TERMINI BIBLICI, Elle di Ci, Leumann 2000

PICCOLO DIZIONARIO BIBLICO, Antonino Minissale e al. (a cura di), Paoline, Cinisello Balsamo 1988

DIZIONARIO DI TEOLOGIA BIBLICA, Xavier Leon-Dufour, Marietti, Torino 1972

John L.McKenzie, DIZIONARIO BIBLICO, Cittadella Editrice, Assisi 1973

NUOVO DIZIONARIO DI TEOLOGIA BIBLICA, P.Rossano, G.Ravasi, A.Girlanda (a cura di) 5ª ed., San Paolo, Cinisello Balsamo 1994

NUOVO DIZIONARIO DI TEOLOGIA, Giuseppe Barbaglio e Severino Dianich (a cura di), San Paolo, Cinisello Balsamo 1988

GRANDE COMMENTARIO BIBLICO, E.R. Brown, J.A. Fitzmyer, R.E. Murphy (a cura di), Queriniana, Brescia 1973

INTRODUZIONE ALLA BIBBIA, con antologia esegetica V/2, Marietti, Torino 1964

LEXICON, Dizionario Teologico Enciclopedico, Piemme, Casale Monferrato 1994

GUIDA ALLA BIBBIA, Paoline, Roma 1980

Vine, An Expository Dictionary of New Testament Words

An Expository of New Testament Words (edizione 1956) di W.E. Vine, Vol. I

Lexicon Graecum Novi Testamenti, Francisco Zorrell

A Patristic Greek Lexicon G.W.H. Lampe

Thayer, Greek English Lexicon of the New Testament

Herbert Haag, DIZIONARIO BIBLICO, Bruno Maggioni (a cura di), Cittadella Editrice, Assisi 1997

Commentario Teologico del Nuovo Testamento. Lettere a Colossesi e Filemone, testo greco traduzione e commento di Eduard Lobse

Genesius, Hebrew- Chaldee Lexicon to the Old Testament Baker Book House, Grand Rapids

DIZIONARIO BIBLICO, Francesco Spadafora, Studium, Roma 1957

## c) Versioni e traduzioni bibliche

LA SACRA BIBBIA, Conferenza Episcopale Italiana, Roma 1986

La Bibbia di Gerusalemme (testo CEI 1971), EDB, 1988

La Bibbia di Gerusalemme (testo CEI 2008), EDB, 2009

La Sacra Bibbia, Giuseppe Ricciotti, Salani, Firenze 1954

La Bibbia, Nuovissima versione dai testi originali, San Paolo, Cinisello Balsamo 1987

La Bibbia Concordata, Società Biblica Italiana, Mondadori, 1968

La Sacra Bibbia, versione riveduta, Giovanni Luzzi, prof. Facoltà Teologica Valdese, Società Biblica Britannica e Forestiera, Roma 1972

La Sacra Bibbia, La Nuova Diodati, Siloah-La Buona Novella, Brindisi 1991

La Sacra Bibbia, Salvatore Garofalo, Marietti, Torino 1964

La SACRA BIBBIA, Enrico Galbiati, Angelo Penna e Piero Rossano (a cura di), I°-II° vol. e Nuovo Testamento, UNIONE TIPOGRAFICO-EDITRICE TORINESE (UTET), Torino 1963

La Sacra BIBBIA, F.C. THOMPSON, Nuova Riveduta, Lausanne 2006

La Sacra Bibbia, con note e commenti di John MacArthur, Nuova Riveduta 2006, Società Biblica di Ginevra, 2007

LA SACRA BIBBIA, con note e commenti di C.I.Scofield, Nuova Riveduta 2003, Società Biblica di Ginevra 2003

La Bibbia, Fulvio Nardoni, Fiorentina, Firenze 1971

La Sacra Bibbia, Nuova Riveduta, Società Biblica di Ginevra, Torino 1997

PAROLA DEL SIGNORE, Il Nuovo Testamento Interconfessionale in lingua corrente, Elle Di Ci, Torino 1976

La Sacra Bibbia, del P. EUSEBIO TINTORI o.f.m., Paoline, Alba 1945

NUOVO TESTAMENTO INTERLINEARE, Piergiorgio Beretta (a cura di), San Paolo, Cinisello Balsamo 1998

Bibbia TOB (Traduction Oecuménique de la Bible – testo CEI 1974), Elle Di Ci, Leumann 1992

Bibbia TOB (Traduction Oecuménique de la Bible – testo CEI 2008), Elle Di Ci, Leumann 2009

LA BIBBIA, Gesuiti, la Civiltà Cattolica (a cura di), Piemme, Casale Monferrato 1990

LA SACRA BIBBIA, Pontificio Istituto Biblico (a cura di), Salani, Firenze 1961

La SACRA BIBBIA, ANTICO E NUOVO TESTAMENTO, di Mons. Antonio Martini, Garzanti Editore, Milano 1954

LA BIBBIA PIEMME [Ν Ω], Luciano Pacomio, Flavio Dalla Vecchia, Antonio Pitta, PIEMME, Casale Monferrato 1995

Traduzione del Nuovo Mondo delle Sacre Scritture, CONGREGAZIONE CRISTIANA DEI TESTIMONI DI GEOVA, Roma 1987

IL NUOVO TESTAMENTO, da «La Bibbia in lingua moderna», Centro Biblico, Casoria (NA) 1991

The NIV STUDY BIBLE, Zondervan Publishing House, Gran Rapids 1995

THE LIVING BIBLE, Paraphrased by Kenneth N.Taylor, Coverdale House Publishers, London 1974

THE GREATEST IS LOVE, The World Home Bible League, Weston Ontario 1971

BIBBIA EBRAICA, a cura di Rav Dario Disegni, Pentateuco e Haftaroth, Giuntina, Firenze 2006

IL NUOVO TESTAMENTO, traduzione letterale dal greco, di padre Piero Ottaviano, Centro DIDASKALEION, Torino. http://didaskaleion.murialdo.org - email:didaskaleion@murialdo.it - tel 347.7428900

#### **STUDI**

Ariel Álvarez Valdès, *Cosa sappiamo della Bibbia?1*, INTORNO ALLA BIBBIA (=), ISG edizioni, Vicenza 2004, 27

Rinaldo Falsini, Iniziazione alla Bibbia. Linee di storia della salvezza, Vita e Pensiero, Milano 1978

Commento della Bibbia Liturgica. Antico e Nuovo Testamento, Paoline, Roma 1980

I QUATTRO VANGELI COMMENTATI. Strumento di lavoro per i gruppi biblici e per la preparazione della liturgia 3<sup>a</sup> ed., Elle di Ci, Leumann 1995

Gli apologeti greci, 2ª ed., Città Nuova

Mons. Gianfranco Ravasi "Jesus", 6/1990

La Bibbia per la famiglia, Genesi-Esodo, Gianfranco Ravasi (a cura di)

ESODO, Ebraico, Greco, Latino, Italiano, = Bibbia Ebraica Interlineare, Piergiorgio Beretta (a cura di), San Paolo, Torino 2000

CINQUANTA PREGHIERE BIBLICHE. Tradotte e presentate da Gino Bressan F.D.P., Cappetta Editori, Foggia 1996

C.H. Williams, I am He. The Interpretation of 'Anî Hû' in Jewish and Early Christian Literature, Mohr, Tübingen 2000

Gianfranco Ravasi, Il libro dei Salmi I, Commento e attualizzazione, EDB, Bologna 1981 (3 Vol.)

Piero Coda, DIO UNO e TRINO, Rivelazione, esperienza e teologia del Dio dei cristiani, San Paolo, Cinisello Balsamo 1993

Piero Coda, DIO UNO e TRINO. Rivelazione, esperienza e teologia del Dio dei cristiani, San Paolo, Cinisello Balsamo 20003

Le Lettere di San Paolo = Parola di Dio, Paoline, Roma 1976

Giuseppe Ricciotti, LE LETTERE DI SAN PAOLO, tradotte e commentate, Coletti Editore 1949

Gianfranco Nolli, Evangelo secondo Matteo, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano, 1988

Gianfranco Nolli, Evangelo secondo Giovanni, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano, 1986

Gianfranco Nolli, Evangelo secondo Marco, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano, 1992

Gianfranco Nolli, Evangelo secondo Luca, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano, 1983

Raymond Franz, (ex membro del Corpo Direttivo), Alla ricerca della libertà cristiana

Atti Degli Apostoli = Nuovissima Versione della Bibbia dai testi originali 37, Paoline, Roma 1982

Giorgio Gozzellino, Nell'attesa della beata speranza. Saggio di escatologia cristiana = Corso di studi teologici, EDC, Leumann 1993

C. Spicq, Note di lessicografia neotestamentaria I, Paideia, Brescia 1988

L'Apocalisse di S.Giovanni, traduzione e commento di Pierre Prigent = commenti biblici, Borla, Roma 1985

Massimo Introvigne, I testimoni di Geova: già e non ancora, Elle Di Ci, Leumann 2002

Boudou S.J., San Paolo, Le epistole pastorali = Verbum Salutis, Studium, Roma 1969

Alfredo Durand, Vangelo secondo San Matteo = Verbum Salutis, Studium, Roma 1955

Antonio Contri, FEDELI ALLA PAROLA. Confronto biblico-teologico con i Testimoni di Geova, Elle Di Ci, Leumann 1991

Alfred Wikenhauser, *L'Evangelo secondo Giovanni IV*, = IL NUOVO TESTAMENTO COMMENTATO, Morcelliana, Brescia 1968

Roberto Beretta – Antonio Pitta, COME CAMBIA LA BIBBIA, In anteprima il nuovo testo ufficiale della Conferenza Episcopale Italiana, PIEMME, Casale Monferrato 2004

C.Buzzetti, P.Cignoni, B.Corsani, *Antologia del Nuovo Testamento Greco-Italiano Interlineare*, Società Biblica Britannica e Forestiera, Roma 1992

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, LA TRADUZIONE DELLA BIBBIA nella Chiesa italiana. Il Nuovo Testamento, a cura di Carlo Buzzetti e Carlo Ghidelli, San Paolo, Cinisello Balsamo 1998

LA SACRA BIBBIA DELLA CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA IN NUOVA EDIZIONE. FINALITA' E CARATTERISTICHE DI UNA REVISIONE, a cura dell'UFFICIO LITURGICO NAZIONALE

Marie-Emile Boismard, ALL'ALBA DEL CRISTIANESIMO. Prima della nascita dei dogmi, Piemme, Casale Monferrato 2000<sup>1270</sup>

J.H. Moulton, A Grammar of New Testament Greek, III, Nigel Turner (a cura di), Edimburgo, 1963

G.B. Winer, A Grammar of the idiom of the New Testament, VII ed., Andover 1987

A.T. Robertson, Word Pictures of the New Testament

Il Santo Vangelo di Gesù Cristo, tradotto e commentato dal P. GIOVANNI RE S.J., 4ª ed., SEI, Torino 1961

C.H. Dodd, L'interpretazione del quarto Vangelo, Paideia, Brescia 1974

I VANGELI, Marietti, Torino 1981

Rudolf Schnackenburg, Il Vangelo di Giovanni 1, Paideia, Brescia 1973

Rudolf Schnackenburg, Il Vangelo di Govanni 2, Paideia, Brescia 1977

Josef Schmid, *L'EVANGELO SECONDO MATTEO I*, = IL NUOVO TESTAMENTO COMMENTATO, Morcelliana, Brescia 1962

Josef Schmid, *L'EVANGELO SECONDO LUCA III*, = IL NUOVO TESTAMENTO COMMENTATO, Morcelliana, Brescia 1965

Raymond E. Brown, Introduzione alla Cristologia del Nuovo Testamento, Queriniana, Brescia 1995

Raymond E. Brown, Giovanni. Commento al Vangelo spirituale, Cittadella, Assisi 1986

Raymond E.Brown, *Giovanni. Commento al Vangelo spirituale* = COMMENTI E STUDI BIBLICI, Cittadella Editrice, Assisi 2010

Raymond E. Brown, Gesù Dio e uomo, F. Spaduzzi (a cura di), Cittadella, Assisi 1970

Raymond E. Brown, Risposte a 101 domande sulla Bibbia, Queriniana, Brescia 1991

Ortensio da Spinetoli, MATTEO, Commento al "Vangelo della Chiesa", Cittadella, 3ª ed, Assisi

<sup>&</sup>lt;sup>1270</sup> Nel presente lavoro le citazioni di questo libro sono sporadiche. Si consiglia vivamente la sua lettura per la trattazione e l'approfondimento di alcune tematiche presentate dall'autore in modo "unico" e interessante. Nell'altro mio lavoro sul libro di Felice, *LA TRINITÀ*, *verità o falsità*, il libro di Boismard è invece ampiamente citato.

Rudolf Schnackenburg, Commento teologico del NT, Vangelo di Giovanni, Paideia, Brescia 1984

Silvano Fausti, Una comunità legge il vangelo di Luca, EDB, Bologna 1997

Josef Schmid, L'Evangelo secono Luca, Morcelliana, Brescia 1965

Robert M. Bowman jr., Understanding Jehovah's Witnesses, Baker Book House 1991

Vangelo secondo Luca, tradotto e commentato da B. Prete, B.U.R. 1961

Walter Kasper, Il Dio di Gesù Cristo, Queriniana, Brescia 1987

Oscar Cullmann, Cristologia del Nuovo Testamento, Il Mulino, Bologna 1970

Jesus As They Knew Him, di William Barclay, professore del Trinity College di Glasgow

Henri Van Den Bussche, GIOVANNI. Commento del Vangelo spirituale, Cittadella editrice, Assisi

B.M. Metzger, A Textual Commentary on the Greek New Testament, United Bible Societies, London 1971

B.M. Metzger, A Textual Commentary on the Greek New Testament, 2nd. edition, London 1994

B.M. Metzger, Il testo del Nuovo Testamento, Queriniana, Brescia 1996

B.F. Westcott e F.J.A. Hort, *The New Testament in the Original Greek*, Introduction and Appendix, II, 1881

GRAECITAS BIBLICA, NOVI TESTAMENTI EXEMPLIS ILLUSTRATUR a Maximiliano Zerwick S.J., Editio Quinta Aucta et Emendata, PONTIFICIO INSTITUTO BIBLICO, ROMAE 1966

Alfredo Durand, Vangelo secondo San Matteo = Verbum Salutis, Studium, Roma 1955

Luigi Melotti, UN SOLO PADRE, UN SOLO SIGNORE, UN SOLO SPIRITO. Saggio di teologia trinitaria, Elle Di Ci, Leumann 1991

Lorenzo Minuti, *I testimoni di Geova non hanno la Bibbia*, P. Fortunato Grottola O.F.M. (a cura di), Coletti a San Pietro, Roma 1997

La Repubblica, ENCICLOPEDIA ZANICHELLI, Edigeo (a cura di), Bologna 1995, 777

Battista Cadei, TESTIMONE DI GEOVA MIO FRATELLO. Confronti biblici alla ricerca della volontà di Dio, EDB, Bologna 1996

Paolo Sconocchini, La Bibbia dei Testimoni di Geova. Traduzione o manipolazione?, ELLE DI CI, Leumann 1992

Romano Penna, Il DNA del Cristianesimo. L'identità cristiana allo stato nascente, San Paolo, Cinisello Balsamo 2004

Romano Penna, La Cena del Signore. Dimensione storica e ideale, San Paolo, Cinisello Balsamo 2015

Guido Stucco, I NUOVI ARIANI. Una risposta cattolica alla cristologia dei TdG, Centro DIDASKALEION, Torino

Gino Bressan, FRAGMENTA NE PEREANT, minuzie di filologia biblica, Istituto Teologico "Don Orione" (a cura di), Gercap, Foggia-Roma 1995

IL MESSAGGIO DELLA SALVEZZA = Corso completo di studi biblici 3<sup>a</sup> ed., ELLE DI CI, Leumann, 1966

IL MESSAGGIO DELLA SALVEZZA = Corso completo di studi biblici 4ª ed., ELLE DI CI,

Leumann, 1988

La Bibbia nell'epoca moderna e contemporanea, a cura di Fabris R., EDB, Bologna 1992

Le lettere di San Paolo, traduzione e commento di Settimio Cipriani, Cittadella Editrice 8<sup>a</sup> ed., Città di Castello 1999

J. A. Fitzmyer, *Lettera ai Romani. Commentario critico-teologico*, a cura di Antonio Pitta, Piemme, Brescia 1999

Benedetto Prete, Nuovi studi sull'opera di Luca. Contenuti e prospettive, ElleDiCi, Leumann 2002

Salvatore Todero, Gesu è Dio, una luce per i Testimoni di Geova, Dehoniane, Roma 1988

M. Bordoni - N. Ciola, Gesu nostra speranza = Corso di teologia sistematica 1, EDB, Bologna 1991

Giorgio Gozzellino, Nell'attesa della beata speranza. Saggio di escatologia cristiana = Corso di studi teologici, EDC, Leumann1993

Paolo Gamberini, Questo Gesù (At 2,32). Pensare la singolarità di Gesù Cristo, EDB 2005

Helmut Fischer, *I cristiani hanno un solo Dio o tre?* La trinità: nascita e senso di una dottrina cristiana, Claudiana, Torino 2010

Klaus Wengst, IL VANGELO DI GIOVANNI, Queriniana, Brescia 2005

ACHILLE AVETA – BRUNO VONA, I TESTIMONI DI GEOVA E LO STUDIO DELLA BIBBIA. Una guida alla conoscenza, contro l'autoritarismo, l'arroganza e la superstizione (=GRIS), Flaccovio Editore, Palermo 2014

# OPERE E PUBBLICAZIONI DEI TESTIMONI DI GEOVA

Traduzione del Nuovo Mondo delle Sacre Scritture, CONGREGAZIONE CRISTIANA DEI TESTIMONI DI GEOVA, Roma 1987

The Kingdom Interlinear Translation of the GREEK SCRIPTURES, Brooklyn, U.S.A. 1985

Felice Buon Spirito, La Traduzione del Nuovo Mondo. Manipolata o tradotta fedelmente?, Azzurra7, Gardigiano di Scorzè (VE) 2005

Accertatevi di ogni cosa attenetevi a ciò che è eccellente, Brooklyn 1974

È questa vita tutto quello che c'è?, Brooklyn 1975

Il millenario Regno di Dio si è avvicinato, Wiesbaden 1975

Manuale per la scuola di Ministero Teocratico, Brooklyn 1974

Il Nome Divino che durerà per sempre, Roma 1984

Organizzazione per predicare il regno e fare discepoli, Brooklyn 1973

Potete vivere per sempre su una terra paradisiaca, Roma 1982

Preparato per ogni opera buona, Brooklyn 1960

Rivelazione, il suo grandioso culmine è vicino!, Roma 1988

Ragioniamo facendo uso delle Scritture, Roma 1985, 1990

Tutta la Scrittura è ispirata da Dio e utile, Roma 1988

I Testimoni di Geova nel ventesimo secolo, Brooklyn 1979

Svegliatevi! (rivista)

La Torre di Guardia (rivista)

La verità che conduce alla vita eterna, Brooklyn 1968

Accertatevi di ogni cosa attenetevi a ciò che è eccellente, Brooklyn, 1974

Cose nelle quali è impossibile che Dio menta, Brooklyn 1965

La Creazione (di J.F. Rutherford), Brooklyn 1927

Perspicacia nello studio delle Scritture vol. 1 e 2, Congregazione Italiana dei Testimoni di Geova, Roma 1990

Tutta la Scrittura è ispirata da Dio e utile, Roma Watchtower 1988.

Il mio libro di racconti biblici, Watchtower, Brooklyn 1979

Carlo Siracusa, A sua Immagine. Cristo, la sua divinità e la Trinità. Analisi di una dottrina, = Aria, eidon Edizioni, Genova 2006

Hal Flemings, L'esistenza di Dio. Prove filosofiche, scientifiche e teologiche, Azzurra7, Cardigiano di Scorzè (VE) 2004

# Indice generale

| NOTA DELL'AUTORE                                                | 2  |
|-----------------------------------------------------------------|----|
| PRESENTAZIONE                                                   |    |
| STORIA DEL MOVIMENTO RELIGIOSO DEI TESTIMONI DI GEOVA           | 5  |
| INDICAZIONI TECNICHE                                            | 7  |
| ABBREVIAZIONI E SIGLE                                           | 8  |
| VERSIONI BIBLICHE E TRADUZIONI                                  | 8  |
| TESTI CRITICI                                                   | 9  |
| INTRODUZIONE                                                    | 10 |
| secon                                                           |    |
| ANTICO TESTAMENTO                                               | 11 |
| GENESI 1,2                                                      | 11 |
| EZECHIELE 18,4 significato e valore di anima (Gen 1,20-24; 2,7) | 14 |
| GENESI 2,4                                                      | 19 |
| ESODO 3,14                                                      | 25 |
| PROVERBI 8,22                                                   | 28 |
| EZECHIELE 9,4                                                   | 32 |
| ISAIA 7,14                                                      | 34 |
| PROVERBI 11,9 (Sl 101,3; Dt 13,6)                               | 36 |
| ZACCHARIA 12,10                                                 | 37 |
| SALMO 45,6                                                      | 39 |
| ISAIA 63,9                                                      |    |
| seconda parte                                                   |    |
| NUOVO TESTAMENTO                                                |    |
| I vangeli                                                       |    |
| REGOLE DI CRITICA TESTUALE NEOTESTAMENTARIA                     |    |
| MATTEO 10,28                                                    |    |
| MATTEO 16,18                                                    |    |
| MATTEO 2,1                                                      |    |
| MATTEO 5,19                                                     |    |
| MATTEO 8,28                                                     |    |
| MATTEO 27,50                                                    |    |
| MATTEO 24,3                                                     |    |
| MATTEO 5,9                                                      |    |
| MATTEO 3,11                                                     |    |
| MATTEO 6,7                                                      |    |
| MATTEO 26,27                                                    |    |
| GIOVANNI 8,58                                                   |    |
| LUCA 1,35                                                       |    |
| MATTEO 26,26                                                    |    |
| LUCA 2,7                                                        |    |
| MATTEO 25,46                                                    |    |
| (MATTEO 27,63) GIOVANNI 2,19-22                                 |    |
| GIOVANNI 5,29                                                   |    |
| LUCA 10,7                                                       |    |
| MATTEO 28,19                                                    |    |
| MARCO 10,52                                                     | 91 |

|   | MARCO 16,9-20                           | 93  |
|---|-----------------------------------------|-----|
|   | CROCE o PALO DI TORTURA?                | 97  |
|   | MATTEO 27, 35; 10,38                    | 97  |
|   | LUCA 1,28                               | 103 |
|   | LUCA 4,22                               | 105 |
|   | LUCA 18,14                              | 107 |
|   | LUCA 22,19                              | 108 |
|   | LUCA 22,29                              | 111 |
|   | LUCA 23,43 (in paradiso, dove e quando) | 112 |
|   | LUCA 1,69                               |     |
|   | GIOVANNI 1,1 (1,49; 19,21)              | 124 |
|   | GIOVANNI 1,14.                          |     |
|   | GIOVANNI 1,18                           |     |
|   | GIOVANNI 10,17-18                       | 134 |
|   | GIOVANNI 14,9.                          |     |
|   | GIOVANNI 13,31                          |     |
|   | GIOVANNI 14,14                          |     |
|   | GIOVANNI 14,26a                         |     |
|   | GIOVANNI 14,26b                         |     |
|   | GIOVANNI 17,5                           |     |
|   | GIOVANNI 4,24.                          |     |
|   | GIOVANNI 7,29 (17,8)                    |     |
|   | GIOVANNI 10,30                          |     |
|   | GIOVANNI 10,33.                         |     |
|   | GIOVANNI 10,38 (14,10-11)               |     |
|   | GIOVANNI 12,32a                         |     |
|   | GIOVANNI 12,32b                         |     |
|   | GIOVANNI 14,16                          |     |
|   | GIOVANNI 14,17                          | 168 |
|   | terza parte                             |     |
| V | JOVO TESTAMENTO                         |     |
|   | ti e Lettere                            |     |
|   | COLOSSESI 1,15                          |     |
|   | COLOSSESI 1,16-20                       |     |
|   | COLOSSESI 1,17                          |     |
|   | ROMANI 14,8-9                           |     |
|   | 1CORINTI 2,8                            |     |
|   | 1CORINTI 10,9                           |     |
|   | 1CORINTI 4, 4-5                         |     |
|   | 1CORINTI 6,19                           |     |
|   | EBREI 1,10                              |     |
|   | 1 PIETRO 3,15                           |     |
|   | FILIPPESI 2,10-11                       |     |
|   | ROMANI 10,9                             |     |
|   | ROMANI 10, 9-13                         |     |
|   | ROMANI 10, 9-10                         |     |
|   | ATTI 3, 23                              |     |
|   |                                         |     |

| ATTI 2,42-46                              | 193 |
|-------------------------------------------|-----|
| ATTI 5,42                                 | 199 |
| ATTI 7,59                                 | 202 |
| ATTI 13,48                                | 205 |
| ATTI 3,15                                 | 206 |
| ATTI 20,28                                | 209 |
| ROMANI 9,5                                | 213 |
| ROMANI 14,10                              | 219 |
| ROMANI 15,5                               | 220 |
| 1CORINTI 10,4                             | 221 |
| 1CORINTI 14,12-16                         | 223 |
| 2CORINTI 3,14                             | 224 |
| 2CORINTI 4,4                              | 231 |
| 2CORINTI 4,6                              | 232 |
| 2CORINTI 13,14                            | 234 |
| FILIPPESI 1,7                             | 236 |
| FILIPPESI 1,23                            | 239 |
| 2CORINZI 5,6-9                            | 244 |
| EBREI 9,16                                | 246 |
| 1 TIMOTEO 4,1                             | 250 |
| 2 TIMOTEO 4,22                            | 252 |
| EBREI 1,2                                 | 254 |
| EBREI 1,3                                 | 257 |
| EBREI 1,6                                 | 261 |
| EBREI 1,8                                 | 268 |
| EBREI 1,10                                | 270 |
| EBREI 11,13-16                            | 271 |
| 1PIETRO 1,11                              | 274 |
| RIVELAZIONE 1,10                          |     |
| GIACOMO 2,1                               | 278 |
| RIVELAZIONE 3,14                          |     |
| COLOSSESI 2,9                             | 282 |
| FILIPPESI 2,6                             | 288 |
| TITO 2,13                                 |     |
| quarta parte                              | 297 |
| ALCUNE TRADUZIONI CONTESTATE DA FELICE    | 298 |
| GENESI 19,24                              | 298 |
| NUMERI 11,17                              |     |
| MATTEO 5,32                               | 299 |
| MATTEO 16,18                              | 302 |
| MATTEO 24,36                              | 303 |
| MATTEO 25,13                              | 305 |
| APOCALISSE 1,11                           | 307 |
| APOCALISSE 22,12                          | 308 |
| quinta parte                              |     |
| ALCUNE TRADUZIONI INTERLINEARI CONTESTATE | 310 |
| MATTEO 24.36                              | 310 |

| MATTEO 2,8                              | 311 |
|-----------------------------------------|-----|
| GIOVANNI 14,14                          | 312 |
| Sesta parte                             |     |
| APPENDICE                               |     |
| 1 TESSALONICESI 4,16                    |     |
| 2CORINZI 12,8-10                        |     |
| 1CORINZI 9,26                           | 317 |
| IL CASO DEL DIZIONARIO BIBLICO McKENZIE | 320 |
| IL NOME DI DIO                          | 321 |
| CONCLUSIONE                             | 323 |
| BIBLIOGRAFIA                            | 324 |
| BIBLIOGRAFIA                            |     |